
 الوسيط في الأصول

 
 

 الجزء الرابع عشر 

 
 
 
 
 

قاسم الطائي



 (2........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 

 

 

 

 

 
 

 

 



..................................................(3)الجزء الرابع عشر   

 المحاولة الثانية للمحقق الاصفهاني لإثبات الملاك

ما أفاده المحقق الاصفهاني )قده( في حاشيته على الكفاية، في  المحاولة الثانية:

طاب مبحث اجتماع الأمر والنهي ما حاصله: هو التمسك بالدلالة الالتزامية للخ

بعد سقوط الدلالة المطابقية على الحكم حيث يسقط الخطاب في هذا المدلول للتنافي 

بين الحكمين في المجمع لتضادهما، واما ملاك كل منهما اقتضاءً للدلالة الالتزامية 

لكل خطاب مما لا برهان على استحالة اجتماعه مع ملاك الآخر كـ )صل( و )لا 

عدم تبعية الدلالة الالتزامية للدلالة المطابقية في تغصب( في مورد واحد بناء على 

الحجية والاعتبار فإذا سقطت الأولى عن الحجية بقيت الثانية على حجيتها، نعم 

هي تابعه لها وجوداً لا حجية، والمفروض ان الأولى باقية وانما سقطت حجيتها 

لا يمنع عن  للتضاد بين الحكمين باعتبار ان كل دليل يشكل قرينة منفصلة للآخر

 .(1)انعقاد اطلاقه بل عن حجيته

 :وهذه المحاولة تواجه اشكالين

الأول: انها مبنية على صحة قبول هذا المبنى من عدم تبعية الدلالة الالتزامية 

للدلالة المطابقية حجية، مع ان الصحيح هو التبعية بين الدلالتين المطابقية 

 والالتزامية ذاتاً وحجية.

                                                           

  92المجلد الأول ص 2نهاية الدراية ج (1)



 (4........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بسائر موارد التعارض من غير مورد التناقض بيجب ولا الثاني: النقض 

يجب، فأن نفس الملاكين كالحكمين متنافيان متساقطان، واما في مورد أكرم العالم 

أو يحرم إكرام الفاسق حيث يلتقيان في معنون واحد وهو مجمع العنوانين وهو 

ني )قدهما( العالم الفاسق، ففي هذه الموارد ينبغي ان يقول الخرساني والاصفها

بالتزاحم الملاكي كما في بقية الموارد من موارد التزاحم الملاكي، إذ لا مانع من 

اجتماع المصلحة والمفسدة في شيء واحد من جهتين، وانما التنافي بمقدار الحكمين 

من الامتناع ومن استحالة طلب الضدين في الواجبين المتزاحمين، واما ملاكيهما 

فعليين، ففي مورد اجتماع الوجوب والحرمة، كالصلاة فلا محذور في كونهما 

والغصب وكذا في مورد التضاد فأنه لا محذور في كون ملاكيهما فعليين بناء على 

 قبول المبنى من عدم تبعية الدلالة الالتزامية للدلالة المطابقية حجية.

على وعليه فلا بد من تطبيق قواعد التزاحم الملاكي من تقديم الأقوى ملاكاً 

 الأضعف.

هذا وقد تفطن المحقق العراقي )قده( الى ورود هذا النقض فصاغ مرامه بنحو 

 آخر كي لا يرد النقض المذكور، وحاصل ما ذكره )قده(:

ان لكل خطاب مداليل أربعة: واحد مطابقي والأخرى مداليل التزامية، 

لعالم ولا ففي موارد تعلق الأمر والنهي بعنوان واحد، كصل ولا تصل أو أكرم ا

تكرم الفاسق، أو أعتق رقبة ولا تعتق رقبة كافرة، ففي هذه الموارد اتحد مصب 

الأمر والنهي فيكون لكل واحد منهما بالدقة أربعة مداليل، مطابقي وثلاثة 



..................................................(5)الجزء الرابع عشر   

التزامية، فالمدلول المطابقي لأكرم زيداً هو وجوب الاكرام وهذا مدلول مطابقي 

 ومداليل ثلاثة التزامية:

 ان في وجوب الاكرام ملاك.الأول: 

الثاني: النهي عن الضد العام، لأن الأمر بالشيء يقتضي النهي عن ضده 

 العام، وهو هنا ترك الاكرام، فترك الاكرام منهي عنه.

 الثالث: ان )الضد العام( المحرم ليس فيه ملاك الفعل، بل فيه مفسدة.

طلب الترك، وان  والحرمة ضدها العام هو الفعل على تقدير كون النهي هو

 فيه مصلحة )ملاك(، وان ضده العام منهياً عنه وأنه لا مصلحة فيه.

فلكل من الأمر والنهي: أربعة مداليل، هي مطابقي وثلاثة التزامية وفي 

العنوانان، كصل ولا تصل، وأكرم ولا تكرم سوف يقع التعارض والتكاذب في 

مر والنهي ينافي الثالث للآخر، فأن تمام المداليل الالتزامية، فأن الأول لكل من الأ

المدلول الالتزامي الأول، أن الفعل فيه ملاك وفي النهي لا ملاك فيه فتقع المعارضة 

والمنافاة، والمدلول المطابقي منافي مع المدول المطابقي للآخر ومع المدلول الالتزامي 

لالتزامي الثالث الثاني للآخر وحيث ان المدلول الالتزامي الأول ينافي المدلول ا

للآخر فتقع المعارضة في جميع المداليل المطابقية والالتزامية فتسقط جميعها 

للمعارضة لا انها تسقط من باب التبعية، وعليه فيدخل هذا المورد في التعارض 

 البحت إذ لا يبقى ما يحرز به الملاك.



 (6........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بناء على  والازالةواما لو كان الفعلان متباينين عنواناً، كما في الصلاة 

نافي الا بالمدلول المطابقي، واما في المداليل الالتزامية فلا تاستحالة الترتب، فلا 

تنافي إذ ان الضد العام للصلاة هو تركها منهي عنه، ومن الواضح أنه غير الازالة، 

وان في تركها لا ملاك لا يعني عدم الملاك في الإزالة لأن ترك الصلاة لازم للازالة 

س الازالة وكذا في العكس فأن في ترك الازالة لا يوجد ملاك وهو عنوان لا أنه نف

آخر غير عنوان الصلاة، نعم هو يلازمه، فيكون المدلول الالتزامي الثالث، وهو 

عدم وجود ملاك فيه ليس هو عين الضد الخاص للآخر وان كان ملازماً له فلا 

 ينفي وجود الملاك فيه.

شترك بين العنوانين، كالمثال المتقدم، وان هذا على فرض عدم وجود جزء م

 فرض وجود جزء مشترك بينهما، كما في الصلاة والغصب.

حيث يقال: بأن الصلاة عبارة عن الحركة الصلاتيه والغصب عبارة عن 

الحركة الغصبية، فهنا قد يتوهم بلحاظ الجزء المشترك، تنافي لأنه يكون مفهوماً 

النهي ولو ضمناً فيلزم التنافي بينهما بلحاظ المداليل  لقاً للآخرواحداً )الحركة( متع

 الالتزامية، بلحاظ الجزء المشترك.

ولكنه لا يلزم وذلك لأن دليل النهي الدال على ترك المجموع )وهو الحركة 

الغصبية( فيه ملاك أي في ترك المجموع، ودليل الصلاة يقول ان ترك المجموع 

النهي إذا تعلق بجزئين فأن مفاده ان ترك المجموع )الحركة الصلاتية( لا ملاك فيه، و

فلا يلزم ان  –أحد الجزئين  –مطلوب لا ترك الجميع وهو يتحقق بترك أحدهما 



..................................................(7)الجزء الرابع عشر   

يكون ملاك في ترك الحركة بالخصوص أو في ترك الحركة الغصبية ملاك ليكون 

 منافياً لما دل على ان في ترك الحركة الصلاتية لا يوجد ملاك.

لق بالمجموع الجزئين، الحركة الغصبية لا يدل الا ان في ترك فالنهي المتع

 –المجموع ملاك وانه مطلوب وهو لا ينافي عدم وجود ملاك في ترك مجموع آخر 

ففي ترك المجموع الأول ملاك وهو لا ينافي عدم وجود ملاك في  –الحركة الصلاتية 

 ترك المجموع الثاني.

الالتزامية، سواءً أكان العنوانان من الأمر وعليه فلا يلزم تنافي بين المداليل 

والنهي متباينين مفهوماً أو فيهما حد مشترك فأن التعارض في المداليل المطابقية لا 

يسري الى المداليل الالتزامية، فلو قبلنا المبنى وهو عدم التبعية تبقى الدلالة 

 الالتزامية على الحجية فيثبت الملاك لكل من الحكمين.

هي المتعلق بنفس العنوان كصل ولا تصل فأن التكاذب والتعارض واما الن

موجود بلحاظ كلتا الدلالتين المطابقية كما هو واضح والالتزامية باعتبار ان الأمر به 

دلالته الالتزامية ثبوت الملاك فيه، فيما الدلالة الالتزامية للمنهي عنه تنفي ثبوت 

به الملاك بناء على عدم التبعية فيدخل في الملاك فيه فيتساقطان ولا يوجد ما يثبت 

التعارض البحت وأما فيما تغاير العنوانان لا تنافي بين المداليل الالتزامية فيؤخذ به 

 وبه يثبت التزاحم الملاكي، وبهذا فصل العراقي بين الصورتين.



 (8........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 والملاحظة عليها –إشكالات الشهيد الصدر الأول 

 :ده( بإيرادينوقد أشكل السيد الشهيد الصدر )ق

: ان المدلول الالتزامي وهو ان الامر بالشيء يقتضي النهي عن الايراد الأول

نقيضه وضده العام وأنه لا ملاك فيه غير تام؛ إذ ماذا يراد من ذلك، فان أريد أنه 

 لا ملاك فيه أصلًا فهذا لا نقبله.

نعم وان أريد عدم وجود ملاك أقوى وغالب على ملاك الفعل المأمور به ف

نقبله وان فيه دلالة على ذلك، وعليه فلا بد من تعيين المراد إذ لو كان في الترك 

ملاك غالب لما أمر بالفعل المأمور به بل أمر بتركه، وهذا فيه دلالة على نفي الملاك 

الخاص لا نفي أصل الملاك، ففي أفعل أغلب ملاكاً، فالمدلول الثالث: أن في 

الب من الأمر والنهي صحيح واما ان لا يوجد ملاك الضد العام لا يوجد ملاك غ

لا غالب ولا مساوي فما لا دليل عليه بالالتزام، وفي دليل الحرمة المتعلق بنفس 

العنوان الواجب )كأكرم ولا تكرم( يبقى أصل الدلالة على أصل الملاك، في الفعل 

ل الغالبية فيه والترك باقياً على الحجية لأن أصل الملاك لا ينفى وانما ينفى اص

بالدلالة الالتزامية، فأصل الملاك غير منفي بل هو موجود بدلالتين التزاميتين غير 

لا بالدلالة المطابقية للآخر ولا بالدلالة الالتزامية  –الاولى والثالثة  –متعارضتين 

للآخر لأنها تنفي الملاك الغالب وأصل الملاك وان الملاك يثبت بناء على عدم 

 إذ لا معارض له.التبعية، 



..................................................(9)الجزء الرابع عشر   

ولك ان تقول: ان المدلول الالتزامي الأول لكل من الأمر والنهي ينحل الى 

شيئين، الأول أن فيه ملاك، والثاني أنه غالب وبلحاظ الغالبية يسري التنافي اما 

أصل الدلالة في ثبوت اصل الملاك باقية على الحجية فيثبت ملاك كل منهما فيقع 

 تخرجونه؟.التزاحم بينهما فلماذا 

 ويمكن ان يلاحظ عليه:

أولًا: أنه لو لم ينف ملاك نقيضه وضده العام لما كان قد اوجب المولى نفس 

الفعل أو نهى عنه، إذ غاية ما يكون راجحاً أو مرجوحاً والأول مستحب والثاني 

 مكروه.

وثانياً: ان هذا الجواب يجزئ الدلالة بانحلال المدلول الالتزامي الى شيئين، 

 عنى ان له دلالتان ومثل هذا غير ممكن استظهاره أو لم يصح أو يقبل.بم

الايراد الثاني: ان بيان المحقق العراقي )قده( في مثل صل ولا تصل، يسري 

التعارض الى المداليل الالتزامية، فيكون من التعارض البحت، مع انه من التزاحم 

ي التعارض بين الخاص والعام الملاكي إذ يمكن اثبات ذلك بنفس البيان المتقدم فف

مثل لا تعتق رقبة كافرة واعتق رقبة، او صل ولا تصل في الحمام، فيرد النقض 

طبقاً لتحليل العراقي المتقدم وأنه من موارد التزاحم الملاكي، لأن تحريم الرقبة 

الكافرة يدل على حرمة المقيد ويدل على وجود ملاك في ترك المجموع وترك المقيد 

د ملاك في فعل الجزء وهو أصل العتق إذ يشمله خطاب اعتق كما وهو وجو

ويشمل اعتق الرقبة الكافرة، ولا تنافي بين المداليل الالتزامية بنفس البيان المتقدم 



 (10........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

عن العراقي، إذ المدلول الالتزامي الأول في ترك العتق لا ملاك فيه، والمدلول 

التزاحم الملاكي مع انه لا اشكال في الالتزامي في ترك المقيد فيه ملاك، فهنا يعقل 

صل ولا تصل عندهم أنه من التعارض البحت لأن النهي تعلق بنفس العنوان 

 الذي تعلق به الأمر فهذا نقض.

أنه قياس مع الفارق، إذ في بيان العراقي فيما بين الصلاة  ويلاحظ عليه

التنافي بين والغصب النسبة هي العموم والخصوص من وجه ولذا يتعقل عدم وقوع 

المداليل الالتزامية، بخلافه هنا حيث النسبة هي العموم والخصوص المطلق، ومعه 

لا يتعقل عدم وقوعه نعم يتعقل بنحو الموجبة الجزئية عدم وقوعه لا بنحو الموجبة 

 الكلية، إذ عدم الملاك في ترك العتق ينافي وجود الملاك في فعل العتق للرقبة الكافرة.

 

 ثالثة عن المحقق الاصفهاني أيضاًالمحاولة ال

: عن المحقق الاصفهاني )قده( أنه يمكن احراز الملاك باطلاق المحاولة الثالثة

المادة من غير الطريق الذي تقدم عن المحقق النائيني )قده( الذي عبر عنه باطلاق 

 المادة لمحمولها الثاني مع رده.

المادة، واثبات الملاك في والمعنى الذي يريده الاصفهاني )قده( من اطلاق 

موارد الاجتماع بناء على الامتناع أو في موارد التزاحم كما في صل وأزل بناء على 

استحالة الترتب، يثبت الملاك باطلاق المادة مع التسليم بأن مفاد الهيئة هو الوجوب 



..................................................(11)الجزء الرابع عشر   

ليس إلا وأن المادة ليست موضوعه لمحمولين في عرض واحدبل لمحمول واحد وهذا 

وب متعلق بطبيعي الصلاة لا بالصلاة المقيدة بأن لا تكون الارض مغصوبة، الوج

وفي هذين الموردين ان القيد عن الاصفهاني )قده( هو لبي وليس لفظياً، كما لو 

قال: صل في غير المغصوب، وعندئذٍ لا يمكن ان نستكشف ان الصلاة في الدار 

كما في قوله اعتق رقبة مؤمنة  المغصوبة فيها ملاك لأن المولى جعل الصلاة مقيدة

 حيث انصب الأمر على المادة المقيدة هذا فيما اذا كان القيد لفظياً.

واما اذا كان القيد عقلياً بمعنى ان فيه محذور عقلي كمحذور اجتماع الأمر 

والنهي على معنون واحد كالصلاة والغصب أو الأمر بالضدين بناء على استحالة 

إذ غاية ما يقتضيه هذا المانع العقلي ان الوجوب والحرمة لا الترتب، هنا لا يمكن، 

يمكن ان يجتمعا )صل ولا تغصب( فلا بد ان يكون أحدهما منتفياً على الأقل وكذا 

في مورد الأمر بالضدين حيث ان الوجوبين مما لا بد ان يكون احدهما منتفياً، الا 

مع عدم وجود المحذور  ان هذا لا يقتضي في المورد الذي يكون الوجوب موجوداً

العقلي، ان تكون الصلاة في الدار المغصوبة مطلوبة أو محرمة ولو بعنوانين لأنه 

محال، وهذا المحذور لا يقتضي ان تكون الصلاة في غير المغصوب مطلوبة وانها 

مقيدة في غير الدار المغصوبة بل يأمر في الصلاة بدون تقييد المادة إذ لا موجب له 

الصلاة وهو متعلق بالصلاة المطلقة، فالمحذور يقيد الأمر إذ لا موجب  فيأمر بذات

لية لرفع اليد عن اطلاق المادة في غير الغصب فيتمسك باطلاق المادة في غير مورد فع

لا بالحصة  ةوانه متعلق بالطبيع فيه لا محذور عقلي الأمر لاثبات ان هذا الأمر 



 (12........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

المجتمعه مع الغصب، والمحذور العقلي  والأمر يتضيق وينحسر للشمول الى الصلاة

يقول بأن الأمر لا يمكن ان يشمل هذه الحصة، بمعنى أن الأمر في غير المقرونة مع 

الغصب هل يشملها بما هي حصة أو بما هي طبيعة، والأمر للمحذور العقلي لا 

يقتضي أكثر من هذا الأمر وهو عدم شموله للحصة مع الغصب، واما في غير هذه 

فيتمسك باطلاق المادة في مورد  –بذات الصلاة  –فالأمر متعلق بالطبيعة  الحصة

فعلية الأمر لأن الأمر هنا متعلق بالطبيعي لا بالحصة مع التقييد إذ البرهان لا 

يقتضي ان يكون هذا التقييد مطلوب للمولى فالأمر تعلق بطبيعي الجامع )الماده( لا 

في موارد التزاحم الملاكي بين اطلاق الخطابين لا بالصلاة المقيده، وبهذا يحرز الملاك 

 اصلهما كما  في مورد الاجتماع.

 

 احتمالات المراد من كلامه

 هذا هو مراد الاصفهاني )قده( ويحتمل عدة وجوه

تارة يريد الاصفهاني )قده( ان المقيد هنا لبي لا لفظي، وهو يختلف عما اذا 

ادة وليس اللبي كما هو ظاهر كلامه كان لفظياً حيث ان الاخير هو من يقيد الم

)قده( فأن ذلك لا يمكن المساعدة عليه؛ إذ لا فرق بين المقيد لبياً كان أو لفظياً، في 

تقييد اطلاق المادة وان في المقيد العقلي يكشف على ان متعلق الحكم ثبوتاً ليس هو 



..................................................(13)الجزء الرابع عشر   

ع، فهذا الاحتمال الطبيعة المطلقة بل المقيدة وعليه لا يمكن احراز الملاك في المجم

 ساقط.

وأخرى: يريد ان المقيد العقلي وهو امتثال اجتماع الامر والنهي أو الأمر 

بالضدين، أي مقدار يقتضي من التقييد، هل يقتضي تقييد مدلول الهيئة وهو 

الحكم أو يقتضي تقييد مدلول المادة )متعلق الحكم(، وحيث يكون الحكم وهو 

د الاجتماع أو طلب الضدين لقيام البرهان العقلي على مفاد الهيئة غير ثابت في مور

عدم امكان اجتماع الحكمين المتضادين أو الوجوب والحرمة لا أكثر من ذلك، 

فالحكم في مورد الاجتماع غير ثابت، واما في مورد ثبوته، فهل يكون متعلقاً بذات 

حرمة(، وهذه  المادة أو بالمادة المقيدة بعدم اجتماعها مع تكليف آخر )وجوب أو

الحصة ليس من مقتضى المحذور العقلي، فيبقى الاطلاق على حاله وهو في الهيئة 

 ومتعلقا بذات المادة من غير قيد، ان كان هذا هو مراد الاصفهاني )قده(.

ففيه أولًا: أنه لا يتم في موارد اجتماع الأمر والنهي مع المندوحة حيث ان 

ن الأمر بحقه فعلياً، ومعناه ان مفاد الهيئة امكن ان يصلي في غير المغصوب فيكو

وهو الوجوب يكون فعلياً على كل حال فالمقيد اللبي يكون منصباً على المادة حيث 

 يمتنع اطلاقها للفرد المحرم فلا بد وان يكون مقيداً بغيره.

نعم مع عدم المندوحة يسقط الأمر ويقيد مفاد الهيئة ويقول لا وجوب هنا، 

رضة مع الغصب، إذ يستحيل ان يكون متعلقه المطلق حيث يلزم منه في مورد المعا

صلاحية انطباق الأمر مع الحصة المجتمعة مع الغصب وهو محال، وعليه فمركز هذا 



 (14........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لي هو تقييد المادة وتخصيصها بالحصة غير المجتمعة مع الغصب بناء على عقالمحذور ال

 الامتناع، فالتقييد للمادة.

المندوحة أو في مورد العجز، ان القيد يقيد الأمر  وثانياً: في فرض عدم

فيسقط، ومع فرض سقوطه كيف نثبت الملاك، فهل نثبته بنفس الأمر الساقط، 

لأن سقوطه أي سقوط مدلوله المطابقي معناه سقوط ما يثبت به الملاك وهو المدلول 

 الالتزامي لأنه تابع له ذاتاً.

الأمر )غير الساقط في حقه( لنفي دخل  أو نثبته باطلاق المادة في مورد فعلية

القيد في الملاك، ومع ذلك لا يجدي، والوجه في ذلك ما ذكر في بحث الواجب 

المشروط من ان القيود للواجب على قسمين قيود للمتعلق وقيود للأمر، 

كالوجوب، ومثال الأول الطهور للصلاة وان الواجب لا يتحقق الا به وتسمى 

فيها فيتمسك باطلاق المادة لنفيها، وقيود الاتصاف بالملاك،  قيود المادة فإذا شك

أي بدونه لا ملاك للوجوب لا ان له ملاك ولكن لا يتحقق الوجوب، كقيد الوقت 

إذ لو ارتفع لم يكن أصل الملاك موجوداً، وتسمى قيود الهيئة أو شرائط الوجوب، 

وهذه القيود نفي  وان في اصل فعل فيه ملاك أو لا، ومع عدم الملاك لا خطاب

دخلها أو دخلها مربوط باطلاق الهيئة، وفي كل مورد فاقد للقيد فأن وجود الملاك 

يقتضي ان يكون مفاد الهيئة مطلق ولا يكفي فيه اطلاق المادة، وقد مر أيضاً القول 

بأن تمام قيود الهيئة يكون قيوداً الى المادة، إذ لا يمكن اثبات ان الملاك موجود في 

لمادة الفاقدة للقيد لأنه فرع اطلاق الهيئة، فإذا لم يكن اطلاق لها للمحذور مورد ا



..................................................(15)الجزء الرابع عشر   

العقلي، فالمادة تتقيد، والمحقق الاصفهاني )قده( عليه اثبات ان حصة الصلاة 

المجتمعة مع الغصب الفاقدة لقيد الوجوب من اثبات فعلية ملاكها وهو فرع ان 

ط الاتصاف، وان الملاك غير مقيد يكون مفاد الهيئة مطلق لأن مرجعه الى شرائ

ومن الواضح أنه مربوط باطلاق الهيئة، وهو قد قبل بان مفاد الهيئة مقيد ولو 

 بالمقيد اللبي.

إذن اثبات الملاك في المجمع مربوط بشرائط الاتصاف وهو مربوط باطلاق 

 الهيئة لا باطلاق المادة، فلا يثبت الملاك في مورد سقوط الحكم.

قصد المحقق الاصفهاني )قده( بأن البرهان العقلي انما قام على وثالثة: قد ي

عدم امكان شمول الأمر واطلاقه للفرد المجتمع مع الغصب، وكان هذا مقصوده 

من تقييد مفاد الهيئة لا كون الوجوب مشروطاً، وهذا معناه ضيق دائرة الأمر 

معه، كما لو قال وعدم امكان شموله للحرام لا تقييد متعلقه بقيد عدم الاتحاد 

)صل في غير الارض المغصوبة( بحيث يكون هذا التقييد مطلوباً أيضاً كما هو لازم 

التقييد اللفظي، بل يبقى المطلوب في غير الفرد المحرم ذات الطبيعة لا غير، فيثبت 

 ان ما فيه الملاك هو ذات الطبيعة أيضاً.

مر ثبوتاً ليس هو ذات : ان البرهان العقلي بعد أن كشف بأن متعلق الأوفيه

فلا  -إذ لا واسطة بينهما  -الطبيعة بلا قيد وانما الطبيعة المقيدة بغير الغصب 

يبقى اطلاق ليمكن ان يستكشف به عدم مطلوبية التقييد بغير الحرام، فأن النافي 

 لذلك هو اطلاق المتعلق والمفروض استحالته ثبوتاً.



 (16........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بيان ان لا يستكشف من تقييد ولك ان تقول: ان غاية ما يقتضيه هذا ال

متعلق الأمر ثبوتاً بالحصة غير المحرمة مطلوبية التقيد لأنه ضروري عقلًا حيث 

 يستحيل الاطلاق.

هذا نظير ما يقال في الواجب التعبدي والتوصلي من عدم امكان استكشاف 

الاطلاق من عدم التقييد بقصد الأمر لاستحالة التقييد، لا ان نستكشف منه عدم 

 .(1)لمطلوبية وعدم دخله في الملاكا

فلا يتم شيء من التقريبات الثلاثة في اثبات الملاك في المجمع كما في موارد 

 اجتماع الأمر والنهي، ليكون من موارد التزاحم الملاكي.

ولو تم شيء من هذه التقريبات لاثبات الملاك في خصوص موارد التزاحم 

ولا تغصب، فأن لها معارض يكون نافياً الملاكي بين اطلاقي الخطابين، كصل، 

للملاك، والمعارض هو التمسك باطلاق الهيئة )مفاد الأمر( فأن مورد اجتماع 

الأمر بالصلاة مع الغصب المنهي عنه، حيث تعارض الدلالة الالتزامية أو اطلاق 

 المادة بحسب البيانات السابقة لاثبات الملاك في المجمع، واطلاق الهيئة بعد تقييد

متعلقها بخصوص الحصة غير المجتمعة مع الغصب لعدم الأمر بالحصة مع الغصب 

بناء على الامتناع، ومقتضى اطلاقها انها واجبة بمعنى ان كل من لم يأت بها سواءً 

جاء بغيرها وهي الصلاة المجتمعة مع الغصب أو لم يأت بغيرها، فالحصة المجتمعة 

                                                           

  149-148ص 4بحوث في علم الأصول ج (1)



..................................................(17)الجزء الرابع عشر   

كان الأمر ساقطاً، واطلاقها في خصوص مع الحرام غير وافية بالملاك، وإلا ل

الحصة غير المجتمعة مع الغصب لمن جاء بالصلاة في الغصب له دلالة التزامية تنفي 

الملاك في المجمع وهو يعارض اثباته بالبيانات السابقة فيسقطان، ولا يوجد ما يثبت 

 الملاك في المجمع.

 وقد يورد على هذا البيان عدة ايرادات نذكر منها:

: هو ان يقال: بأن الاطلاق هنا، وهو الاطلاق النافي شكال الأولالا

للملاك في المجمع، فيما كان اطلاق المادة مثبتاً له فيحصل الشك بان الصلاة في 

المجمع وافية بالملاك أو ليست وافية، ومعنى ذلك ان الأمر بالصلاة هل هو مقيد 

ة أو أن الأمر نفسه مقيد، وأنه جعل بمادته كما لو أمر بالصلاة في غير الدار المغصوب

الصلاة وأمر بها مشروطاً لمن لم يأت بها في الغصب فلو كانت الصلاة في المجمع 

ولو كانت وافية للملاك فالتقييد للهيئة  –المتعلق  –غير وافية بالملاك فالتقييد للمادة 

 ر.لا لمتعلق الأمر، فيجعل عدم الاتيان بالصلاة في المغصوب قيداً للأم

بناء على ان الصلاة واجدة للملاك ولكن لا يمكن جعل الأمر عليها لمحذور 

الامتناع فالمولى لا يمكنه ان يأمر بالمطلق وأن أمره لا يمكن ان يكون شاملًا لهذه 

الحصة فلا محالة يقيد الأمر إذ كون المجمع وافياً بملاك الأمر وجاء بها المكلف لنسيان 

ربة فتصح صلاته ولا معنى لتكليفه لأنه لغو فيدور الغصب وتأتي منه قصد الق

الأمر بين ان يجعل تقييده لمتعلق الأمر فيما إذا كانت الحصة لا ملاك لها وبين ان 

يقيد نفس الأمر من دون حاجة الى تقييد متعلقه، فيقول كل من لم يأت بالصلاة 



 (18........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يان بالصلاة في المغصوب تجب عليه الصلاة )طبيعي الصلاة( حيث يجعل عدم الات

 في المغصوب قيداً في الأمر فيما لو كانت الصلاة في المغصوب واجدة للملاك.

وبما اننا نشك في ان الصلاة في المغصوب واجدة للملاك أو لا؟ فيدور الأمر 

بين تقييد المادة، وتقييد الهيئة فلا يتم اطلاق الهيئة إذ لا معين لأحد التقيدين في 

عله معارضاً مع الدلالة الالتزامية المثبتة للملاك، وكذا قبال الآخر، فلا يمكن ج

 اطلاق المادة.

: أولًا: ان هذا لا يعني عدم المعارضة بين اطلاق الهيئة وبين وجوابه

الآخرين من اطلاق المادة والدلالة الالتزامية بقدر ما يعني توسيع دائرة المعارضة 

قل دلالة تعارض دلالتين في عرض للأمرين معاً، اطلاق الهيئة يعارض اطلاقين أو 

واحد لا أن الأولى بعد المعارضة مع اطلاق المادة يسقطان ويرجع الى اطلاق 

الدلالة الالتزامية، بل اطلاق الهيئة ينفي كلا الاطلاقين في عرض واحد فتسقط 

 جميعها من اطلاق المادة والدلالة الالتزامية معاً.

غير محله، لما ذكر في الواجب المشروط وثانياً: أن أصل التعارض المبرز في 

بأن كل قيد راجع الى الهيئة هو راجع الى المادة لا محالة، إذ مع تقيد الهيئة فلا يبقى 

لمتعلقها اطلاق لحال عدم وجود الهيئة لأن الهيئة إذا لم تكن فعلية فلا أمر لتكون 

لمادة والواجب المادة واجدة للملاك، وحينما تكون فعلية مع تحقق الشرط تكون ا

 هو الحصة المقرونة بذاك الشرط.



..................................................(19)الجزء الرابع عشر   

وعلى هذا كلما دار أمر بين تقييد الهيئة وبين تقييد المادة وعلمنا بأن القيد إما 

للهيئة وإما للمادة فأنه يتعين التمسك باطلاق الهيئة ويسقط اطلاق المادة اما برجوع 

أي ان أمر يدور بين )التخصص القيد اليها ابتداءً أو تبعاً في حال رجوعه الى الهيئة، 

والتخصيص( بخلاف الهيئة حيث يحتمل البقاء على اطلاقها أو قل عدم تقييدها، 

ولا مانع من التمسك باطلاقها إذ المادة مقيدة بالحصة في غير الغصب، حتى إذا 

كانت الهيئة مقيدة بمن لم يأت بالصلاة في المغصوب، وحينئذٍ من جاء بالصلاة في 

تجب عليه الصلاة ومن لم يأت بها في المغصوب تجب الصلاة عليه  المغصوب لا

ومعناه ان المتعلق هو الحصة غير المغصوبة دائما إذ لا اطلاق لها للحصة المغصوبة، 

فلا محالة المتعلق مقيد أو متقيد بالحصة في غير المغصوب والشك في اطلاق الهيئة 

الالتزامية بعد سقوط اطلاق المادة، فيتمسك باطلاقها، ولا معارض لها الا الدلالة 

 ومع تعارضهما يسقطان فلا يثبت الملاك والمعارضة هنا ثنائية لا ثلاثية.

 الاشكال الثاني: وهو يتألف من مقدمتين:

المقدمة الأولى: إن كل أمر مقيد بعدم امتثال متعلقه إذ مع امتثاله لا اطلاق 

 للأمر.

م أصل الظهور بخلاف القيد المنفصل فأنه المقدمة الثانية: ان القيد المتصل يثل

لا يثلم أصل الظهور بل يثلم حجيته، فإذا كان متصلًا بالخطاب فلا ينعقد ظهور 

الخطاب مثل قوله )اكرم العالم الفاسق( فإن اكرام العالم ينعقد له ظهور في 

خصوص العالم العادل لا في مطلق العالم وإن لم يكن عادلًا، فإذا جاء دليل عدم 



 (20........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حرمة اكرام زيد العالم الفاسق فأنه لا يمكن التمسك بالعام الأول لاثبات وجوب 

 اكرامه إذ لا ظهور للعام الأول ذاتاً ليشمل مورد زيد.

وعليه فسقوط الاستثناء أي حرمة اكرام الفاسق بدليل عدم حرمة اكرام زيد 

فصل فأنه بعد لا يؤدي الى التمسك بالعام بعد سقوطه، بخلاف الحال في القيد المن

سقوطه يمكن التمسك بالعام لانعقاد ظهوره ولكنه ليس بحجة لمكان القيد، فإذا 

 ارتفع القيد بالمعارضة يمكن الرجوع الى العام حينئذٍ.

ففي المثال المتقدم ان المخصص المتصل يرفع أصل الظهور للعام حتى وان 

ه لا يكفي لاثبات ثبت بدليل أقوى ان حكم المخصص في زيد غير موجود، إلا ان

إكرام زيد لأن الاكرام لا يثبت الا لغير الفاسق وزيد منهم واكرم اختص بالعدول 

تكويناً وذاتاً فلا يشمل زيد الفاسق تكويناً وذاتاً، وفي مورد المخصص المتصل بعد 

رفع العموم ويعبر عنه بموت العام ومع موته فلا يرجع ليمكن اثبات اكرام زيد به، 

صص المنفصل عن ) اكرم كل عالم( ولا تكرم الفاسق من العلماء ثم بخلاف المخ

ورد زيد الفاسق لا يحرم اكرامه، ففي مثل هذه الحالة يمكن اكرام زيد وانما رفع اليد 

عن شمول العموم له بدليل أقوى منه فيرتفع حكمه فإذا جاء دليل أقوى من 

اص الأول ارتفعت الخاص الأول رفع حكمه ورجع العام الى عمومه، إذ بالخ

حجية العام عن مورد الخاص الأول لا ظهوره في العموم فإذا سقطت حجية 

 الخاص الأول بدليل أقوى منه رجع عموم العام.



..................................................(21)الجزء الرابع عشر   

وفي المقام نجمع بين المقدمتين، حيث ورد دليل )صل( ولا تغصب والمراد 

التمسك باطلاق الأمر )صل( ومتعلقه هو خصوص الحصة في غير المغصوب 

شك في الحصة في الغصب وانها محققة للملاك أو لا؟ والأمر مشروط بمن لم وال

يحقق هذا الملاك من خلال متعلقه، وعليه فالأمر بالصلاة فعلي لمن صلى في 

الغصب، وكل خطاب مشروط هيئته بمن لم يأت بالمتعلق، وإلا سقط عنه الأمر 

 متصل.بعد عدم معقولية بقائه باتيان متعلقه، وهذا القيد لبي 

فإذا جاء دليل منفصل )لا تغصب( دل ان الامر بالصلاة لا يشمل الحصة 

المجتمعة مع الغصب لامتناع الاجتماع، ففي مقام الثبوت الدليل المنفصل يقول 

ثبوتاً أنه لا يمكن للأمر ان يشمل مورد الغصب فيما دليل صل يقول اثباتاً بأنه 

ك، فإن كان في المجمع ملاك فالأمر شامل للصلاة مع الغصب، وعند الشك في الملا

بالصلاة لا يشمل بعد الاتيان بها وان لم يكن فيه ملاك فالأمر باقٍ لمن جاء بها في 

الغصب، إلا ان الأمر بالصلاة قيد بعدم متعلقه ومتعلقه )طبيعي الصلاة( لا عدم 

 الصلاة في غير الغصب لأن القيد المنفصل لا يغير عن الظهورات المتحصلة من

خطاب )صل( ومتعلقه طبيعي الصلاة وهو مشروط بمن لم يأت بطبيعي الصلاة 

ومن جاء بها في الغصب فلا يشمله اطلاق الأمر لسقوطه بالامتثال لمتعلقه وهو 

 الطبيعي.

الا ان دليل الغصب يسقط الصلاة عن كونها ماموراً بها في الغصب، أي 

إلا أن اسقاطه بعد مجيء النهي لا  يسقط هذا الفرد عن كونه امتثالًا لأمر الصلاة،



 (22........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يرجع اطلاق صل الى أصله بعد ارتفاعه وعدم انعقاده بدليل المخصص اللبي 

المتصل )وهو عدم الاتيان بمتعلقه( والمفروض أنه جاء به في المجمع فسقط الاطلاق 

ودليل النهي الرافع لحكم المخصص ومسقطه، لا يرجع الاطلاق للأمر ليمكن 

في المجمع لأنه لم ينعقد في العموم من أول الأمر، فمن جاء بالصلاة في اثبات الملاك 

المجمع لا يكون قد جاء بالواجب إذ ليس هو مصداقاً للقيد بعد النهي ولكن يحيى 

الأمر  ليشمله فلا أمر بحقه وان الواجب عليه طبيعي الصلاة على من جاء بها في 

لا لكان الأمر بها باقياً، فلا مجال الغصب، فالصلاة بالغصب غير واجدة للملاك وإ

لاثبات الملاك باطلاق الهيئة لكونه مقيداً بمقيد متصل وهو من لم يأت بطبيعي 

الصلاة، ومجيء دليل النهي المنفصل الرافع لحكم القيد المتصل ومبطله عن الحجية 

 لا يرجع اطلاق الأمر الى حاله.

 والجواب عنه:

المشابهة لما ذكر في هذا البيان حيث لا يمكن أولًا: بالنقض في تمام الموارد 

التمسك بالاطلاق في تمام الموارد المقيدة بمتصل كدليل الصلاة وورود دليل منفصل 

حيث بدون الطهور تكون الصلاة باطلة، ومن هنا لا  –لا صلاة الا بطهور  –

لا يمكن اثبات وجوبها لمن جاء بها بدون طهور عصياناً او نسياناً، فلا وجه ا

بالرجوع الى اطلاق الهيئة، من لم يأت بالصلاة مع الطهور تجب عليه حتى لمن 

جاء بها بدون طهور مع أن لازم البيان المتقدم أنه لا يمكن التمسك به لفرض قيده 

المنفصل المانع عن انعقاد اطلاقه من اول الأمر، وهل يرجع الى الأصول العملية 



..................................................(23)الجزء الرابع عشر   

فقهياً، إذ لا شك في انهم يرجعون الى اطلاق  وهي تقتضي البراءة؟ ولكنه غير تام

الهيئة لا الى الأصول العملية جزماً، فهذا النقض يكشف عن وجود خلل في هذا 

 البيان.

ثانياً: أنه لا يوجد تقييد للأمر بعدم الاتيان بمتعلقه، بمعنى أن متعلقه لا 

 .يسقط ولا يرتفع بالامتثال بل المرتفع هو فاعلية الأمر لا فعليته

وذلك: أنه لو أريد بالأمر الاعتبار أو الجعل فمن الواضح أنه لم يقيد هيئة إذ 

لم يقل صل إن لم تصل، وان أريد روح الحكم ومبادئه من الحب والبغض أو 

الكراهة والارادة فالحب لا يرتفع بتحقق المحبوب ولا يزول، باعتبار كونه علة 

دة لا تزول وإنما تكون إرادة بلا محركية للأمر وتحقق المعلول لا يسقط العلة، فالإرا

لها بعد تحقق المراد والمطلوب، فلا تسقط فعلية الأمر وإنما تسقط فاعليته، فلا 

يوجد قيد أصلًا في مفاد الهيئة، إذ ليس هو مقيد بعدم الامتثال من ناحية المتعلق 

متعلقه نعم لا محركية له، ومع عدم القيد يرتفع موضوع الاشكال، فإذا ثبت ان 

مقيد بقيد )الصلاة مع الطهور( فالفعلية موجودة وكذا الفاعلية لمن جاء بالصلاة 

ة مع الطهارة لا من غير طهارة لأن المتعلق هنا بعد ضم الدليل المنفصل هو الصلا

كون اطلاق الهيئة فعلياً عن كل حال وفاعليته كذلك لأن الدليل يمطلق الصلاة، و

 و الجامع مع القيد فلا بد من امتثال المقيد.المنفصل يكشف ان المتعلق ه

ثالثاً: لو قبلنا القيد على المشهور وان الخطاب يسقط بالامتثال كما يسقط 

بالعصيان، فمن يأتي بالمتعلق لا أمر بحقه، ومع ذلك لا يتم الاشكال لأن عنوان 



 (24........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

عاً، القيد ليس هو عنوان عدم المتعلق المأخوذ تحت الأمر بل هو عدم الواجب واق

لأن نكتة البرهان للمقيد اللبي وان الامتثال كالعصيان لا يبق الأمر بعده، انها 

تقتضي ان ما يكون امتثالًا واقعاً حينما يتحقق لا معنى لبقاء الأمر، وهي تقتضي 

تقييد الهيئة بقيد عدم الاتيان بالامتثال واقعاً )ثبوتاً( لا بحسب واقع الاثبات 

لق يكون كاشفاً عن ان المتعلق هو الطبيعي، فإذا جاء مقيد والدلالة، فاطلاق المتع

منفصل كشف عن ان المتعلق هو الطبيعة المقيدة، فهو منقح لموضوع القيد المتصل 

ووارداً عليه وهو ان عدم الامتثال للواجب الواقعي متحقق لأنه في مثال الصلاة 

الطهارة، ومقتضى يقول ان الواجب هو الصلاة مع الطهور، من جاء بالصلاة مع 

المقيد ان ما انعقد تحت الأمر، من لم يأت بما هو متعلق الواجب واقعاً لا من لم 

يات بمتعلق الأمر، والنكتة هي ان القيد لبي مما حكم به العقل عند القائلين بسقوط 

الأمر بالامتثال ونكتته وان كانت واضحة وعرفية، وهي بما إذا جاء بالواجب 

مر فلا يعقل بقاء الأمر بحقه، فإذا كان اطلاق المادة مما يحرز به الواقعي لهذا الا

صغرى القيد )بعدم الامتثال( وإن هذا الفرد امتثال، فلو ورد التقييد ولو بدليل 

منفصل كان نافياً لصغرى القيد المذكور وحينئذٍ يصح التمسك باطلاق الهيئة، ولا 

 يرجع الى الأصل العملي، وبذلك يندفع الاشكال.

وههنا إشكال ثالث: وهو سلمنا بأن اطلاق الأمر مقيد بعدم الاتيان 

بالواجب الواقعي لا ما تعلق به الأمر اثباتاً )جامع الأمر( وغاية ما ينفع أنه فيما إذا 

كان القيد منفصلًا حيث يقيد مادة الأمر وحينئذٍ يمكن الرجوع الى اطلاق الأمر، إذ 



..................................................(25)الجزء الرابع عشر   

دة بالحصة في غير المغصوب فمن يأت بها في بعد التقييد تكون مادة الأمر مقي

الغصب لم يكن قد حقق القيد، فيبقى الاطلاق على حاله فيجب عليه الاتيان 

 بالحصة في غير الغصب.

واما إذا لم يثبت تقييد المادة، وإنما وجد المعارض لها كما في تعارض صل 

تضى الاطلاق صل ولا تغصب بناء على تساقط الاطلاقين في المجمع ملاكاً، فإن مق

هو صحة الصلاة في الغصب فيما مقتضى اطلاق لا تغصب عدم صحتها في 

الغصب، وحيث لا يمكن اجتماع الأمر والنهي، وحينئذٍ فإما النهي مقيد أو ان 

الأمر مقيد، فالصلاة الواجبة هي في خصوص غير الغصب، وتقييد النهي هو ان 

اب التعارض بناء على الامتناع لا باب الغصب غير الصلاتي هو المحرم، وهذا بابه ب

التقييد والنتيجة هي التساقط فلا يتم اطلاق الأمر، قلنا بتقييده بعدم الامتثال أو لم 

نقل، فعلى الاول: بما اننا نشك أي الاطلاقين مقدم، فلعل الأمر بالصلاة هو 

واجب المقدم عند المولى فيرفع اليد عن النهي فإذا صلى في الغصب فقد تحقق ال

الواقعي، أو العكس فيكون النهي هو المقدم وبذلك يحصل الشك فيما أتى به من 

الصلاة في الغصب، بأنه مصداق الواجب الواقعي أولًا، فلا يمكن التمسك 

باطلاق الأمر لأنه شبهة مصداقية لمقيده اللبي )من لم يأت بالواجب الواقعي يكون 

 الأمر في حقه فعلياً(.

عدم تقييد متعلق الأمر، فأيضاً لا يصح التمسك باطلاق  واما على الثاني:

الأمر، إذ يراد به اثبات وجوب الاتيان بالمقيد بعد ان جاء بالمطلق )في الغصب( بل 



 (26........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يراد به اثبات فاعلية الأمر بحق من لم يأت به، وهذا فرع كونها من المتعلق وهو لم 

رفع المولى يده عن نهيه لا  يثبت فلعل الصلاة في الغصب هي الواجب أيضاً كما لو

 عن أمره.

فعلى كلا المسلكين لا يصح التمسك باطلاق الأمر لاثبات الاتيان بالحصة 

غير المحرمة، وإذا لم يمكن الرجوع الى اطلاق الأمر فيشك في أصل التكليف في 

 المجمع ومقتضاه الرجوع الى البراءة.

اثباته هو ان اطلاق الأمر : ان ذلك لا يضرنا في المقام، إذ ما نريد وجوابه

يعارض الدلالة الالتزامية في المجمع المثبتة للملاك، وهذا البيان الثالث لا يمنعنا إذ 

يبقى عندنا دال ناف للملاك، وبالتالي هو يعارض الدلالة الالتزامية المثبتة 

للملاك، والنافي هو مجموع اطلاقين هما اطلاق النهي في المجمع منضماً الى اطلاق 

الهيئة لما بعد الاتيان بالمجمع، فلو كان اطلاق النهي هو الواقعي فيكون مدلوله 

الالتزامي إن الأمر مقيد بالحصة غير المجتمعة مع الغصب ولازم ذلك هو اطلاق 

الأمر، وبضمه الى اطلاق النهي فإن المجمع سيكون فاقداً للملاك، هنا مجموع 

يعارض الدلالة الالتزامية المثبتة للملاك، اطلاقين )اطلاق النهي مع اطلاق الأمر( 

وهذا معناه ان اطلاق النهي يعارض دليل الأمر معارضتين، معارضة بالذات بين 

المدلولين المطابقيين المثبتين للوجوب والحرمة في المجمع وهي معارضة بالواجب 

ق الأمر ومعارضة أخرى بلحاظ المداليل الالتزامية، إذ لازم اطلاق النهي تقييد متعل

بغير الحصة في الغصب ولازمه اطلاق الهيئة في المجمع ولازمه انتفاء الملاك في المجمع 



..................................................(27)الجزء الرابع عشر   

وهو خلاف دلالة الأمر الالتزامية بوجود الملاك في المجمع، فالنهي مطابقه ينافي 

 الأمر مطابقه وبلحاظ مدلوله الالتزامي ينافي المدلول الالتزامي للأمر.

اع المعارضة بين اطلاق النهي بعدم وجود الملاك وهذا هو ما نقصده من ايق

 وبين الدلالة الالتزامية للأمر، المقتضية للملاك.

والتعارض لا يفيد في اثبات وجوب الاتيان بالحصة الأخرى، بل لا بد من 

المقيد لرفع البراءة، والتعارض لا يرفع البراءة، وانما الرافع هو المقيد المنفصل 

ل إذ لا يكشف كشفاً حجة ان الأمر مقيد فلا يمكن نفي وليس المعارض المنفص

 البراءة واثبات وجوب الاتيان بالحصة الاخرى.

والمقصود هو ايقاع المعارضة، فأنه وإن سلمنا عدم التبعية بين الدلالتين في 

الحجية، ولكن مع ذلك يوجد معارض للدلالة الالتزامية لثبوت الملاك في المجمع 

ومعه فلا يبقى ما يحرز به الملاك في مورد الاجتماع بناء على وهو اطلاق الهيئة، 

الامتناع، ومع عدم الاحراز يبقى الشك في ثبوت الملاك ومعه لا موضوع للنظر الى 

 مرجحات باب التزاحم.

نعم لو ورد دليل وعلمنا اثبات الملاك به في المجمع، واما الاطلاقان مما لا 

 الضدين بناء على استحالة الترتب.يمكن اثبات الملاك بهما وكذا في 

 هذا هو الكلام في المقام الأول.



 (28........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 البحث الثاني هل يمكن تطبيق مرجحات باب التزاحم بعد احراز الملاك

: لو فرض احراز الملاك في المجمع إما بأحد الدليلين المتقدمين البحث الثاني

بعية للدلالة الالتزامية من اطلاق المادة أو من الدلالة الالتزامية بناء على عدم الت

حجية، واما من الخارج كما لو قام اجماع مثلًا على وجود الملاك قطعاً أو 

احتمالًا، ومع احراز الملاك هل يمكن تطبيق مرجحات باب التزاحم الاصطلاحي 

المتقدم بحثها، من تقديم الأهم ملاكاً أو ما هو مشروط بالقدرة العقلية على ما هو 

 لشرعية وغيرهما، او لا يمكن؟مشروط بالقدرة ا

وحاصل ما تقدم أنه لا يمكن احراز الملاك في مورد التعارض بين الدليلين بناء 

على الامتناع وفي مورد الضدين بناء على استحالة الترتب أو كون الضدين 

تضادهما دائمي وليس لهما ثالث، وذلك لبطلان المبنى في اثبات الدلالة الالتزامية 

طابقية حجية للتنافي، واطلاق المادة وقد تقدم دفعهما، وبطلان البناء بعد سقوط الم

بالنقض بسائر موارد التعارض، ووجود ما يدل على نفي الملاك وهو مجموع 

اطلاق النهي مع اطلاق الهيئة، فإن مجموعهما يدلان بأن مورد التعارض لو جيء 

أو الدلالة الالتزامية الوافية  به ليس وافياً بالملاك فيكون معارضاً مع اطلاق المادة

 بالملاك.

هذا لو فرض احراز الملاك، فهل تجري مرجحات باب التزاحم المعروفة أو 

انه لا اثر لها في مورد التزاحم الملاكي، وإن أقوائية أحد الملاكين المتزاحمين هنا هل 

 يكون مؤثراً في ترجيح أحد الدليلين المتعارضين أو لا؟



..................................................(29)الجزء الرابع عشر   

 في جريان مرجحات باب التزاحم الاصطلاحيالأول:  -بحثان :

 فهنا بحثان: الأول في جريان مرجحات التزاحم الاصطلاحي هنا.

هل تنفع اقوائية أحد الملاكين لرفع  –التزاحم الملاكي  –في المقام والثاني: 

 التعارض بينهما وتقديم ما كان ملاكه أقوى أو لا؟

النائيني )قده( ان التزاحم  : فظاهر كلمات مدرسة المحققاما البحث الاول

الملاكي بابه باب التعارض ولا معنى لترجيح أحد المتزاحمين على الآخربل ينبغي 

تطبيق قواعد التعارض من تقديم الأقوى ظهوراً أو مستنداً أو الرجوع الى الاخبار 

 العلاجية أو ... على ماسيأتي بحثه.

ان هو اقوائية الدلالة ذاتاً، ومجرد أقوائية أحد الملاكين لا تفيد لكون الميز

اع بناء يرزا النائيني )قده( موارد الاجموملازمة بين الأمرين، ولذا لم يبحث الم

على الامتناع أو موارد التضاد بناء على استحالة الترتب، أو موارد الضدين اللذين 

 لا ثالث لهما، فأنها جميعاً عنده من موارد التعارض البحت.

نه يمكن ان تكون لمرجحات باب التزاحم الاصطلاحي الا ان الصحيح هو ا

أثر هنا، ولكن بنكتة تختلف مما في باب التزاحم الاصطلاحي حيث كانت نكتتها 

الورود، ورود ما هو مشروط بالقدرة العقلية على ما هو مشروط بالقدرة 

الشرعية، وأثر المرجحات في هذا الباب من التزاحم الملاكي هو حل التعارض 

من الانحاء لا نفي التعارض ذاتاً بل المعنى أن أحد المتعارضين يتعين للحجية بنحو 

 دون الآخر بنكتة أخرى غير الورود.



 (30........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فما ذكره الميرزا من رجوع باب التزاحم الملاكي الى باب التعارض نحن نوافقه 

عليه واما ان مرجحات باب التعارض الاصطلاحي لا أثر له هنا فلا نوافقه عليه 

 تأثير عملي على تفصيل. بل لها

ان احراز الملاك اما ان يكون من دليل من خارج كاجتماع أو غيره أو من 

نفس الدليل لو قبلنا البيانات المتقدمة لاحرازه من الدلالة الالتزامية أو من اطلاق 

 المادة.

اما لو احرز من خارج وكان أهم أو قدرته عقلية وقدرة الآخر شرعية أو ما 

وارجع هذا المرجح الى الترجيح بالقدرة العقلية، فسيكون ما أحرز ليس له بدل 

التمسك  –بناء على استحالة الترتب  -ملاكه في مورد التضاد أو التزاحم 

باطلاق دليله تام واطلاق الآخر ساقط إذ مع احراز فعلية ملاك وانه أهم فأنه لا 

ومع سقوطه فلا اشكال في كون الخطاب الآخر في مورده ساقط ومقطوع الكذب 

يعارض لما احرز فعلية ملاكه الأقوى إذ لا يحتمل هناك أمر أو نهي بل هما 

مقطوعي السقوط فلا تعارض في المدلول المطابقي بين الدليلين، وهذا أثر واضح 

 للمرجحات هنا.

وإما لو احرز من نفس دليل الخطاب، فإن المقام يدخل في باب التعارض، إذ 

ن المدلول المطابقي الى الدال على فعلية الملاك الأهم أيضاً سوف تسري المعارضة م

لأن المدلول المطابقي للخطاب الآخر يكذب فعلية الملاك الاهم أيضاً باعتبار دلالته 

الالتزامية وإن ملاك الأول ليس بفعلي وبالتالي فإنه ليس بأهم، إذ لو كان أهم أو 



..................................................(31)الجزء الرابع عشر   

كه حتى على مقالة المشهور القائل إن قدرته عقلية لما سقط، فلا يمكن اثبات ملا

بإمكان اثبات الملاك مع سقوط الخطاب، ومع نفي فعلية الملاك يقع التعارض بين 

 الدليلين فيدخل في باب التعارض البحت، ولا بد من تطبيق قواعده.

 بشكل عام، وإما بشكل تفصيلي لكل مرجح: هذا هو تأثير المرجحات

 تأثير المرجحات بشكل تفصيلي

جح الأول: الترجيح بالأهمية وله شقوق ثلاثة، هي الأهمية المقطوعة، المر

 والأهمية المحتملة في مقابل ما لا احتمال لها وقوة احتمال أحدهما على الآخر.

والأول والثاني من هذه الشقوق يفيدان هنا بخلاف الثالث فإنه لا يفيد وإن 

لاكه وكان اهم أو يحتمل أهميته افادتهما على التفصيل لا مطلقاً، لو كان ما قطع بم

لو كان بثبوت الملاك من دليل خارجي، لا فيما كان من نفس الخطاب، حيث 

تسري المعارضة الى نفس الدلالة الالتزامية أو اطلاق المادة لأن اطلاق احدهما يدل 

بالمطابقة على ثبوت متعلقه ووجوب الأخذ به حتى لمورد التزاحم مع الآخر ولازم 

وعدم وجود الملاك الأقوى، الاهم أو محتمل الأهمية  –انتفاء المنافي  –كه فعلية ملا

للآخر، والا كان ساقطاً فيكون لاطلاق )لا تغصب( مثلًا معارضان في مورد 

الصلاة، مع المدلول المطابقي للآخر ومع المدلول الالتزامي للآخر، إذ مع وجود 

ن أمر بها، وهذا معناه سريان ملاك أقوى )أهم أو محتمل الأهمية للصلاة( لكا

التعارض من المدلول المطابقي الى المدلول الالتزامي، ومع السريان يسقطان فلا 



 (32........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

نحرز أمر الصلاة إذ لعله لا ملاك لها في مورد الازالة، وهو ما يثبت بالاطلاق وهو 

ساقط أو بالدلالة الالتزامية وهو ساقط إذ لعل لا ملاك فهذا يدخل في باب 

البحت، هذا فيما لو احرز الملاك الأهم أو محتمل الأهمية من نفس  التعارض

الدليل، واما لو احرز من خارج، وعلمنا بفعلية ملاك الصلاة في مورد الاجتماع 

 –أهم  –مع الازالة أو مع الغصب، والعلم بفعلية ملاك منضماً الى أنه أقوى 

وكذا مع احتمال فيحصل العلم بسقوط الآخر، ومع سقوطه يؤخذ بخطاب صل، 

الأهمية إذ يكون الآخر اما مرجوح أو مساوي والأمر التعييني به ساقط لأنه لغو 

فيما لو كان ملاكه مرجوحاً أو مساوياً لسقوطه على الأول والتخيير مع الأول 

 على الثاني، فلا أمر تعييني بما هو ليس بمحتمل الأهمية.

حتمال الأهمية فالبيان المتقدم وهو الترجيح بقوة ا –إما الثالث من الشقوق 

غير تام، إذ في مورده يحتمل أيضاً أهمية الآخر ولكنه أضعف أو موهوم وهنا يقع 

التعارض بينهما إذ لم يقطع بسقوط احدهما، وكيف يقطع بسقوط احدهما مع 

احتمال أهمية الآخر لا قطع، والقطع انما يحصل مع انتفاء تمام الاحتمالات ومع 

 قوط اطلاق احدهما فلا يمكن التمسك باطلاق الآخر.عدم القطع بس

وهنا نتيجة غريبة: وهي أنه لو كان الملاك قد احرز من خارج على الشق 

الأول من القطع بالأهمية والثاني من احتمالها، فإن اطلاقه يكون حجة ويثبت به 

تقدمين الصلاة دون الازالة، واما لو احرز الملاك من نفس الخطاب بأحد البيانين الم

)الدلالة الالتزامية او اطلاق المادة( ومع القطع يقع التعارض، واما مع احتمال 



..................................................(33)الجزء الرابع عشر   

الأهمية لهذا أو ذاك فيثبت الملاكان ملاك الصلاة ولكنه يحتمل كونه أهماً أو 

مرجوحاً، وكيف يمكن ترك الصلاة مع احراز الأهمية للملاك في مورد الازالة واما 

فأنه لا تسقط الصلاة إذ أصل ملاكها سوف يكون مع احتمالها أو مرجوحيتها 

فعلياً، ومع العلم بفعليته، تطبق كبرى كلما احرز فعلية ملاك وشك في الآخر أنه 

محقق لملاك بمقداره يجب الاحتياط للاتيان به لأن احراز الملاك احراز الخطاب فإذا 

كاً، وجب اشتغلت الذمة ولم يعلم بتحقق شيء بالفراغ منه أو مساوياً له ملا

الاحتياط باتيانه، ومع الاهمية يقع التعارض وأصل فعلية الملاك تكون مشكوكة 

فتجري البراءة بخلافه في مورد الاحتمال وعدم الاحراز حيث يكون المدلول 

الالتزامي فعلياً إذ لا يعلم أنه أقوى  ليدخل في التعارض وانما يحتمل أقوائيته أو 

 طبق عليه الاحتياط.مرجوحيته فيكون محرز ومعه ين

 وبهذا يكون احتمال الأهمية أحسن حالًا من القطع بها.

هذا كله مع فرض قبول المبنى لاثبات الملاك من الدلالة الالتزامية واطلاق 

المادة، واما مع الانكار وعدم قبولهما فلا فرق بين الامرين من القطع بالأهمية أو 

 احتمالها.

 المرجح بالقدرة العقلية

على ما كانت قدرته شرعية، وكانت للشرعية  لمرجح بالقدرة العقليةاما ا

معنيان، هما عدم الاشتغال بالآخر المساوي أو الأهم، وعدم الأمر بالخلاف، 



 (34........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وعلى الأخير يثبت الترجيح بين اطلاقي الخطابين إذ مع فرض وجود المخالف فأنه 

أزل(( لو لم يكن أمر يوجب ارتفاع موضوع الخطاب المشروط بها بنكتة الورود ))

بالمنافي، والصلاة مناف وهو يحقق القيد فاطلاقه رافع لموضوع أزل فان اطلاق 

فعلية احد الضدين رافع لموضوع الآخر بنكتة الورود، وهي للتزاحم 

الاصطلاحي، وهذا واضح فإن المشروط بالقدرة بهذا المعنى ساقط عن الفعلية مع 

 .وجود أمر آخر فعلي غير مشروط بها

وعليه ينبغي أخذ القدرة بالمعنى الثاني، وهذا المعنى انما يتعقل في باب 

التضاد كصل وأزل، لا بين الخطابين المتناقضين، إذ لا يعقل ان يكون الملاك في 

الأمر بشيء مشروطاً بعدم الاتيان بنقيضه الذي يساوق الاتيان به فأنه لا معنى لأن 

في اتصافه بالملاك كأن يكون الاتيان بالصلاة سبباً  –بفعل  –يكون الاتيان بشيء 

 محققاً لوجود الملاك فيها واتصافها به.

وهنا أيضاً يقال بالتفصيل بين ما احرز الملاك غير المشروط من الخارج فيعلم 

بكذب الخطاب المشروط وسقوطه عن الحجية، لأن الأول معلوم الفعلية ومع 

بالآخر إذ كيف يأمر المولى بالآخر مع العلم  العلم بفعليته وأقوائيته لا معنى للأمر

 بفعلية الأول وهو ما كانت قدرته عقلية وقد احرزت من خارج الخطاب.

وبين ما احرز ملاكه وفعليته من دليل الخطاب نفسه، فإن اطلاق الدليل 

 الآخر يعارضه على مستوى دلالته المطابقية والالتزامية لغير المشروط فيتعارضان.



..................................................(35)الجزء الرابع عشر   

 ا لا بدل لهالترجيح بم

كالصلاة  –، فتارة يراد منه عدم البدل العرضي اما ترجيح ما لا بدل له

وكان للصلاة مندوحة كأن يصل بعد الازالة أي يكون للصلاة بدل  –والازالة 

عرضي فحاله حال المرجحين السابقين بالتفصيل بين ما إذا كان ملاك ما لا بدل له 

ر ويتعين ما لا بدل له ملاكاً وخطاباً، لأن ما محرزاً من الخارج فيعلم بسقوط الآخ

من وجه لا يمكن أن يزاحم في مقام الجعل ما لا مندوحة له من الملاكات  بدل له

وبين ما إذا كان احراز ملاكه من نفس الدليل فتقع المعارضة بين اطلاق ما له بدل 

كون نافياً له عرضي لمورد التزاحم المقتضي لفعلية ملاكه وبين دليل الآخر لأنه ي

 ملاكاً وخطاباً.

وان اريد البدلية الطولية فقد تقدم في التزاحم الحقيقي أنه راجع الى أحد 

 مرجحين وليس مرجحاً بنفسه.

 الترجيح بالاسبقية

، فقد تقدم عدم تماميتها، ومع فرض صحة الترجيح واما الترجيح بالاسبقية

وذلك لفعلية القدرة على الاسبق  بها هناك إنما هو في المشروطين بالقدرة الشرعية

زماناً وشرعاً قبل مجيء زمان المتأخر، فلا مجال لتوهم صحته في التزاحم الملاكي، 

لوضوح ان التعارض لا يرتفع لمجرد أن يكون أحد مفاد الدليلين المتعارضين متقدماً 

لمبادئ، زماناً على الآخر، إذ مجرد تقدمه الزماني لا يرفع التنافي بينهما بمرحلة ا



 (36........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

والتزاحم الملاكي بابه باب التعارض أو هو راجع إليه على ما تقدم، وإنما ينفع 

التقدم الزماني باعتبار فعلية القدرة الشرعية للمتقدم لو كانا مشروطين بها، فيكون 

بفعليته رافعاً لموضوع الآخر المتأخر ووارداً عليه، إلا إن التعارض لا يرتبط بباب 

 الامتثال والعجز.

 نكات واستدراكات

 :وهنا بعض النكات أو الاستدراكات لما تقدم

الأول منها: قلنا ان الترجيح بالأهمية القطعية أو المحتملة كانت هناك نتيجة 

مثلًا حيث يسقط  –باجماع ونحوه  –غريبة بناء على احراز الملاك من الخارج 

لاك الصلاة وانه الخطاب الآخر عن الحجية ويبقى ما علم ملاكه، كما لو علم بم

 أهم.

واما لو احرز أهمية ملاكه من نفس الخطاب فيسري التعارض من الخطابين 

الى المدلول الالتزامي الدال على الأول الاهم، فيكون اما وجوب الازالة غير 

موجود أو ملاك الصلاة غير فعلي في هذا المورد حيث يعلم بكذب احدهما إذ لو 

لفرض فكيف يمكن الأمر بالإزالة فتسري المعارضة من كان فعلياً لكان اهم بحسب ا

المدلول المطابقي لغير الاهم الى المدلول الالتزامي للأهم حسب الفرض، أي 

للملاك الاهم المعلوم أهميته لو كان موجوداً فيكون معارضاً مع المدلول المطابقي 

ه لأن دليل الصلاة لغير الأهم، اما المدلول الالتزامي لغير الأهم فلا يوجد ما يكذب



..................................................(37)الجزء الرابع عشر   

الأهم ينفي خطاب غير الأهم بناء على استحالة الترتب ولا ينفي وجود الملاك فيه 

إذ لعل الملاك موجود، فإن وجوب الإزالة ينافي وجوب الصلاة وينافي وجوب 

الملاك فيها لأن كلاهما ينافي وجوب الإزالة والنتيجة هي وجوب الاحتياط بالاتيان 

سابقاً أنه كلما احرز ملاك وشك في ملاك آخر أنه موجود أو غير بغير الاهم لما مر 

موجود وجب عقلًا الاتيان بما أحرز ملاكه، وفي باقي الصور يتخير بالاتيان 

باحدهما لا بالصلاة تعيينياً ولا بالازالة كذلك لأنه سوف يكون في كل منهما 

أهميته احتمالًا نافياً الملاك محرز فيما لو لم يقطع بالاهمية لأحدهما أو احتمال 

للملاك في الآخر ففي هاتين الصورتين سوف تكون موارد التزاحم الملاكي وموارد 

احراز الملاك في الطرفين ولم تحرز أهمية احدهما، فيتخير المكلف فلا يجب عليه 

 الاتيان بالصلاة الاهم، ولا بغير الاهم بالخصوص.

ية او محتملها احتمالًا نافياً وهذا بخلاف ما لو كان أحدهما معلوم الأهم

للآخر ومن نفس الخطاب، وجب الاتيان بغير الاهم لأن ملاكه معلوم وفعلي 

بالدلالة الالتزامية أو باطلاق المادة، والاهم لا تُعلم فعليته فلا يجب الاتيان به، 

لأن العقل يحكم بالاتيان بما احرز ملاكه ولا يجوز تركه الا لواجب فيه من الملاك 

قداره او أزيد منه، وملاك الصلاة هنا لا يعلم بوجوده أو عدمه أي لم يحرز بم

فالعقل يحكم بالاتيان بغير الأهم والقائلون بالتزاحم الملاكي لا يقولون بهذه 

 النتيجة، يقولون اما بالاتيان بالواجب الأهم ملاكاً أو بالتخير بينهما.



 (38........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

زاحم الملاكي بين خطابي الضدين إلا ان هذه النتيجة انما تترتب في موارد الت

اللذين لا ثالث لهما أو الضدين الدائمين أو موارد الاجتماع بناء على الجواز وتعدد 

العنوان يكفي في تعدد المعنون وعدم المندوحة، إذا قلنا بمسلك الميرزا النائيني )قده( 

ير إليه في من عدم امكان الترتب فيها، فيكون هناك تعارض بين الدليلين على ما أش

 بعض التنبيهات السابقة.

واما بناء على الامتناع أو كان التزاحم الملاكي بين دليلي الالزام بالنقيضين 

حيث يكون التنافي بينهما دائمياً من قبيل )صل ولا تصل(، فإن البيان المتقدم لا 

يتم وذلك لأن الملاك المحرز لغير الأهم فيهما إنما يكون بمعنى ذات المصلحة 

والمفسدة لا المصلحة الواصلة الى حد المحبوبية للمولى، ولا المفسدة الواصلة الى حد 

المبغوضية، وذلك لاستحالة اجتماع الحب والبغض على معنون واحد لمتعلق واحد 

وما لا يستحيل اجتماعهما هما المصلحة والمفسدة وهما غير منجزين، واما 

تحيل اجتماعهما وهما ما يدخلان في المنجزان وهما المحبوبية والمبغوضية فيس

 العهدة.

ولكن الاشكال على القائلين بالتزاحم الملاكي في غير هذا المورد من النتيجة 

 الغريبة تام، إلا إن هذا فرع اثبات الملاك بالدلالة الالتزامية أو باطلاق المادة.

وبهذا العرض لامكان جريان مرجحات باب التزاحم على التزاحم الملاكي 

يتضح ان تطبيقات مرجحات باب التزاحم الحقيقي على باب التزاحم الملاكي ممكن 

في الجملة لكن لا بنكة الورود، وانها ترجيح لأحد الحكمين في مقام الفعلية، بل 



..................................................(39)الجزء الرابع عشر   

باعتبار ارتفاع التعارض بين الدليلين على اساسها إذا حصل العلم بسقوط أحدهما 

معارض، فإن مورد التزاحم الملاكي تكون  تعييناً حيث يكون الآخر هو الحجة بلا

شعبة من شعب باب التعارض بين الحكمين المتزاحمين فلا يمكن فيها ترجيح 

 احدهما الا بعد سقوط الآخر عن الحجية.

ومن هذا يتضح أنه لا يختلف الحال في مورد التزاحم الملاكي بين ان يكون 

ما، بخلاف باب التزاحم الحقيقي الحكمان منجزين معاً أو لا يكون منجزاً إلا أحده

حيث يكون مشروطاً بوصول الحكمين المتزاحمين، فإن التزاحم الملاكي بعد ما 

تقدم أنه شعبة من شعب التعارض بين الدليلين فلا يفرق الحال فيه بين فرض 

تنجزهما وعدمه شأنه شأن تمام موارد التعارض بين الأدلة، والنكتة في ذلك هو إن 

لية الجعل ليس مربوطاً بمقام الامتثال والقدرة ليكون الجهل به رافعاً المانع عن فع

لموضوعه بل التنافي فيه مرتبط بمرحلة المبادئ، بلحاظ إن هذا الوجوب لغير الأهم 

واقعاً موجود مع وجوب الآخر الأهم لفعلية ملاكه، فإذا انكشف ان غير الأهم 

إن غير الأهم هو الإزالة والاهم هو  كان واجباً فينكشف أنه غير فعلي، فإذا فرضنا

الصلاة، وبعد انكشاف وجوب الإزالة كان قد أزال وترك الصلاة، فأنه بعد 

الانكشاف يعلم بإن الإزالة غير مطلوبة وإن المطلوب هو الصلاة فيتعين عليه 

قضاؤها، وإذا انعكس الحال وإن الإزالة كانت أهم، وكان المكلف يعلم بوجوب 

وانكشف ان الإزالة واجبة وكانت اهم انكشف حينئذٍ بطلان الصلاة، وصلى 

 صلاته إذ لا أمر بها فيتعين القضاء.



 (40........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

إذن الجعل بأحد الحكمين المتزاحمين لا يكون كافياً لفعلية الآخر بخلاف 

التزاحم الاصطلاحي فإن الجهل بأحدهما يكون معذراً ويوجب فعلية الآخر فباب 

 التزاحم الملاكي باب التعارض.



..................................................(41)الجزء الرابع عشر   

 البحث الثاني: في تطبيق قواعد باب التعارض

 إن مرجحات باب التعارض هل تجري في باب التزاحم الملاكي أو لا تجري؟

 والكلام عن المرجحات الدلالية تارة، والسندية أخرى، والتساقط ثالثة.

: فلو كان في أحد المتزاحمين ملاكياً مرجح دلالي المرجحات الدلالية -1

ظهور والدلالة يؤخذ به، وإنما الكلام في إن مجرد احراز أقوائية أحد من اقوائية في ال

الخطابين ملاكاً من الآخر هل يكون موجباً لترجيح دلالي جديد يجمع على اساسه 

 بين الخطابين أم لا؟

وبعبارة هل يوجد وجه من وجوه الجمع العرفي غير تلك الوجوه للجمع 

لتزاحم الملاكي كما ذهب إليه صاحب العرفي وغير تلك المرجحات مختص بباب ا

الكفاية )قده( حيث قال: ))فلا بد من ملاحظة مرجحات باب المعارضة لو لم 

بحمل أحدهما على الحكم الاقتضائي  –بين الخطابين المتزاحمين  –يوفق بينهما 

 .(1)بملاحظة مرجحات باب المزاحمة فتفطن((

الفعلي فيما يحمل الآخر  ومقصوده بأن يحمل الخطاب ذو المزية على الحكم

كما لو كان وجوب  -كما لو كان الأول أقوى ملاكاً-على الحكم الاقتضائي، 

الصلاة أقوى ملاكاً واهمية، فيحمل على الحكم الفعلي فيما الإزالة تحمل على 

الحكم الاقتضائي بأحد معنيين اما ثبوت مقتضاه في مرتبة ثبوت مقتضيه، وإما 

                                                           

  )ط مشكيني( 242ص 1أنظر الكفاية ج (1)



 (42........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وهو لولا المزاحمة مع الصلاة فهو فعلي فتكون فعلية الحكم الحيثي الطبيعي 

 وجوب الإزالة محافظاً عليها ولكنها مشروطة.

: اما ان يحرز الملاك الأقوى من الخارج فمن الواضح سقوط ولكنه غير تام

الخطاب الآخر عن الحجية وذلك لأحراز كذبه وعليه فلا بد أن يفرض احراز 

 الملاك الاقوى من نفس الخطاب.

نا يقال: تارة يكون التعارض بين أصل الدليلين، مثل صل، ولا تصل، وه

وفي مورد التضاد الدائمي بناء على ان التعارض بين أصل الدليلين كما هو 

المشهور، كأعتق ولا تعتق رقبة كافرة، وأخرى بين أطلاقي الدليلين، كصل وأزل 

وصل ولا تغصب بناء إذ قد تتفق الصلاة مع الازالة بناء على استحالة الترتب، 

 على الامتناع.

فعلى كون المعارضة بين اصليهما فهذا الجمع واضح البطلان لأنه يؤدي الى 

في تمام موارده غير فعلي ولا  –أي غير المهم  –كون الخطاب ذو الملاك الاضعف 

يعقل الأمر بخطاب لا يكون فعلياً سواء فسرنا الاقتضاء بأي معنى من المعنيين 

للاقتضاء الثبوت الاقتضائي أو الحكم اللولائي، فهذا بابه باب طرح المتقدمين 

احدهما والأخذ بالآخر وليس بابه باب الجمع بين الدليلين كما في الجموع العرفية 

التي يشترط فيها عمل في الدليلين ولو في الجملة، فهذا الجمع مما لا يساعد عليه 

 العرف.



..................................................(43)الجزء الرابع عشر   

ا في الضدين كصل وأزل وهنا يقال وعلى فرض المعارضة بين اطلاقيهما كم

أنه لو كان خطاب الصلاة فيه ملاك أقوى فلا يكون حكمه إلا فعلياً بخلاف 

الخطاب الآخر في مورد المزاحمة فأنه فيه احتمالان، أن يكون فعلياً أو ان يكون 

اقتضائياً فهو ظاهر في الفعلية بخلاف الأول فأنه نص فيها وبذلك يحمل الظاهر 

 فيقدم ظهور صل على ظهور أزل لأن الأول نص والثاني ظاهر. على النص،

: إذ الحمل على الحكم الحيثي ليس مدلولًا عرفياً للخطاب وإن وهو غير تام

الحكم الحيثي ليس حكماً والأمر مدلوله الحكم الذي ينتهي الى مقام العمل ولو في 

ل إليه عرفياً كحمل الجملة وتأويله بالحكم الحيثي انما يصح لو كان الحكم المؤو

 الظاهر على النص.

ومجرد الاقوائية ملاكاً لا ربط لها بتقديم الأقوى ملاكاً على الآخر لأن 

التقديم يرتبط بمقام الكشف والدلالة والاقوائية ملاكاً يرتبط بمقام الثبوت، فهذا 

 خلط بين عالم الثبوت والاثبات.

لمفروض انه في كلا الطرفين والكاشف عن الاقوائية الملاكية هو الاطلاق وا

 فالاقوائية النافعة هي في الكشف لا في المنكشف.

وما ذكر من كون الأول نصاً في الحكم والثاني ظاهر فيه، ليس بعرفي وإلا 

لكان الثاني أيضاً نصاً عرفاً في الحكم إذ كلا الدلالتين بمستوى واحد من الظهور، 

 وهو بمستوى واحد، وهو اطلاقه ولكل منهما احتمال واحد وهو الحكم العرفي

 لمورد الآخر فلا وجه لتقديم احدهما بأحد وجوه الدلالية.



 (44........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

هذا مضافاً الى ان علاج التعارض بين الاطلاقين كما يمكن بما ذكره صاحب 

الكفاية بحمل الحكم على الاقتضائي كذلك يمكن ان يكون بتقييد احد الاطلاقين، 

 ترتب وصاحب الكفاية لا يقول به.إلا ان الاخير مبني على امكان ال

هذا مضافاً الى ان قواعد الجمع العرفي بين المتعارضين ترجع الى ملاك القرينة 

أو الاظهرية وكلاهما مخصوص بما إذا كان هناك نكتة في الدلالة تقتضي أحدهما، 

 فلا يكفي فيها مجرد انتفاء احتمال في أحد الدليلين موجود في الآخر صدفة.

 ات السنديةالمرجح-2

: المستفادة من الاخبار العلاجية فإن التعارض بين المرجحات السندية

الدليلين بلحاظ اطلاقيهما لا بلحاظ اصليهما فلا موضوع للترجيح السندي لأنها 

مختصة فيما كان التعارض سارياً الى تمام السند، لا الى بعضه كما في العامين من 

  غير مورد الاجتماع.وجه حيث يبقى سندهما على الحجية في

واما في مورد التزاحم الملاكي بين أصل الخطابين حيث يكون التعارض فيه 

مستوعباً لتمام مدلول الدليلين، كما في التضاد الدائمي أو بنحو التباين كصل، ولا 

تصل فقد يتوهم التفصيل في تطبيق المرجحات السندية بين ما إذا كان احراز الملاك 

 وبين ما إذا كان احرازه من نفس الخطاب.من دليل خارجي 



..................................................(45)الجزء الرابع عشر   

فعلى الأول يمكن تطبيق المرجحات السندية فيؤخذ بما تنطبق عليه من 

المرجحات السندية ويترك الآخر مما لا تنطبق عليه المرجحات السندية وذلك لكون 

 التعارض في هذا المورد يسري الى السندين.

ية لبقاء السند على الحجية في وعلى الثاني: لا يمكن تطبيق المرجحات السند

اثبات الملاك لكل من الخطابين، حيث يبعض بين الدلالتين المطابقية والالتزامية 

فتسقط الاولى بالمعارضة بين الخطابين فيما تبقى الثانية على الحجية لوجود الملاك 

فيهما معاً فيؤخذ بدليل الحجية في كلا السندين ولا تجري المرجحات السندية 

قاط أحدهما عن الحجية بل يؤخذ بالآخر لاثبات الملاك فيه وان سقط مدلوله لاس

 المطابقي، بناء على التبعية.

: أولًا: لأن مفاد الاخبار العلاجية التي هي المهم ولكنه غير صحيح وذلك

على الترجيح السندي، كترجيح الموافق للكتاب على المخالف أو المخالف للعامة 

و في الخبرين المختلفين بتمام مدلوليهما وهذا منطبق في المقام على الموافق لهم، وه

على كلا التقديرين، سواءً استفيد الملاك من الخارج أو من نفس الخطاب بدلالته 

الالتزامية فإذا كان الخبران متنافيان فإنه لا يمكن الجمع بين سنديهما فيسقط مما ليس 

لمتقدم، فأنه لا يمكن تطبيق فيه مرجح ويؤخذ بالآخر ولو قيل بالتفصيل ا

المرجحات السندية في مورد من جهة إن في كل مورد يمكن اثبات الملاك بالدلالة 

الالتزامية فلا يبقى مورد إلا نادراً لا يمكن فيه اثبات الملاك وبالتالي فأن حمل 



 (46........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الاخبار العلاجية على هذا يكون من قبيل الحمل على الفرد النادر، بناء على 

 ثبات الملاك بنفس الخطاب.امكان ا

هذا مضافاً الى أنه لو تم هذا التصحيح فإن لازم ما ذكر هو أنه لا مرجح 

للمرجحات السندية في موارد اثبات الملاك بنفس الخطاب إذ يمكن اثبات المرجحات 

السندية بلحاظ المدلول المطابقي، حيث يكون لكل من الخطابين مشتملًا على 

طاب وشهادة على الملاك، وقد قيل في بحث حجية لوازم شهادتين شهادة على الخ

الامارات بأن حجيتها من جهة انها في عرض المدلول المطابقي مما قامت عليه 

الأمارة لوجود حكاية تقديرية مستترة عنها، فيكون لدينا شهادتان من الراوي 

ض شهادة بصدور أصل الخطاب وشهادة أخرى بلازمه وهو ثبوت الملاك والتعار

السندي لا بد وان يلحظ في كل منهما مستقلًا عن الآخر ومن الواضح ان 

التعارض يكون سارياً الى الشهادة الأولى في كل من الدليلين فتنطبق عليه 

 المرجحات السندية.

 التساقط :هل يجري التساقط هنا كسائر موارد التعارض

لمرجحات هذا يختلف باختلاف التساقط الذي يقال به هناك عند فقد ا

 الدلالية والسندية بنحو يمكن الرجوع فيها الى الأصول العملية، أو لا يمكن؟

الصحيح هو التفصيل بين القول بالتساقط الجزئي في موارد التعارض أو 

التساقط المطلق، ويقصد بالأول سقوط كل من الدليلين في اثبات مفاده تعييناً مع 



..................................................(47)الجزء الرابع عشر   

ي الاباحة، ومعنى نفي الثالث أنه لا يمكن بقائهما على الحجية في نفي الثالث، كنف

الرجوع الى الاصول العملية، وإن التساقط بلحاظ الآخر لا مطلقاً فما يتفقان على 

نفيه يكون ثابتاً فيهما، فإذا قيل بالتساقط الجزئي فسوف لا يختلف الحال في موارد 

تزاحم التزاحم الملاكي عنه في موارد التعارض الأخرى، حيث التساقط في ال

الملاكي يجري في الجملة ومعناه عدم تعين كل من الحكمين في قبال الآخر ولكنه لا 

 يجوز تركهما معاً.

وإن قيل بالتساقط المطلق وامكان الرجوع الى الاصول العملية ولو كانت 

لا يمكن  –التزاحم الملاكي  –منافية مع مدلول الدليلين ففي موارد احراز الملاكين 

لأصول العملية في بعض الاحيان، إذ قد يحصل من الرجوع اليها المصير الى ا

 الترخيص في المخالفة العملية.

إذا كان التزاحم الملاكي بنحو التباين )كصل ولا تصل( واعتق رقبة ولا 

تعتق رقبة كافرة، وان التعارض بين اصليهما فأنه يجوز الرجوع الى الاصول 

لين حيث يرجع إليها بعد تساقط الدليلين، العملية وإن كانت على خلاف كلا الدلي

ومثله حال صل ولا تغصب بعد التساقط حيث يرجع الى البراءة، بناء على 

 الامتناع.

وإذا كان التزاحم بين الضدين اللذين لهما ثالث سواءً كان التضاد اتفاقياً 

وهو كالصلاة والازالة أو دائمياً، بناء على استحالة الترتب، فهنا الملاك ثابت 

لا ذات المصلحة كالنقيضين أو  –المصلحة الواصلة الى حد المحبوبية  –ملاك تام 



 (48........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الأمر والنهي بناء على الامتناع، ففي مثل هذه الحالة لا يمكن الرجوع الى الأصل 

لا لوجود وجوب ثابت في البين إذ  –وهو البراءة  –العملي للصلاة ولا للإزالة 

ممكن للتضاد بينهما، والمشروط غير ثابت  الوجوب التعييني لكل منهما غير

 لاستحالة الترتب والوجوب التخييري مما لا دليل عليه.

والوجه في عدم الرجوع هو ان ثبوت الملاكين بحديهما التامين يكفي في عدم 

تجويز العقل تركهما معاً، فإن احراز الملاك التام كاحراز الخطاب، فلو تركهما معاً 

قطعية لأنه ترك محبوباً مولوياً كان يمكنه الاتيان به، فهنا يحكم  علم بوقوعه بمخالفة

بوجوب الاتيان بأحدهما تخييراً إذ لم يكن قد علم بأهمية أحدهما وإلا تعين ما 

 أحرز ملاكه عند المولى.

 ما ذكره السيد الشهيد )قده( من اختلاف التزاحم الملاكي والتعارض

آخر اختلف فيه التزاحم الملاكي  مورداً )قده( وقد ذكر السيد الشهيد

والتعارض وهو ما إذا كان التزاحم الملاكي بين الدليلين بنحو التباين وكان 

لأحدهما مورد افتراق، كما لو قال تصدق على كل فقير، ولا يجوز التصدق على 

الفقير القادر على العمل، فالنسبة وإن كانت ظاهراً هي العموم المطلق ولكن 

ير غير القادر نادر جداً فلا يمكن تخصيص العام به لأنه تخصيص افترض ان الفق

بالفرد النادر فيكون معارض مباين للخاص، إذ كل عام لا يمكن تخصيصه بمورد 

غير الخاص حاله حال المعارض المباين مع الخاص، حيث يكون كالخاص من 



..................................................(49)الجزء الرابع عشر   

جح، حيث النصوصية، فيحصل بينهما تعارض بناء على التساقط المطلق ولا مر

فيتساقطان ويرجع الى الأصول العملية وهي تقتضي البراءة عن وجوب الصدقة 

 وعن حرمة الصدقة فيثبت جواز الصدقة.

واما في مورد احراز الملاك وهو معنى التزاحم الملاكي، ففي مورد الخاص 

وهو الفقير القادر فإن الثابت ذات المصلحة وذات المفسدة، ومع الكسر والانكسار 

مورد الفقير القادر لا يثبت الوجوب لا على مستوى الخطاب ولا على  فأنه في

 مستوى الملاك فتجري البراءة.

ويبقى اطلاق الامر للفقير غير القادر بلحاظ الملاك على الحجية، ويكون 

التصدق على الفقير غير القادر حجة في مدلوله الالتزامي، بعد سقوط مدلوله 

ويثبت وجود ملاك تام ومحبوبية للتصدق على الفقير  المطابقي بالمعارضة، فيؤخذ به

غير القادر على العمل فتشتغل الذمة به ويتنجز، إذ لا معارض له لا من المدلول 

المطابقي للآخر لسقوطه بالمعارضة ولا من المدلول الالتزامي إذ لا منكسر مع 

لحرمة مفسدة تجعله غير مؤثر في التصدق على غير القادر، وذلك لأن ملاك ا

متعلقه هو الفقير القادر، فلا يوجد ما يكون موجباً لانكسار ملاك تام للتصدق 

 على غير القادر من الفقراء.

ولكنه غير تام: بناء على عدم التبعية، وذلك لأن الأخذ بالدلالة الالتزامية 

فيما إذا كان السند منحفظاً وحيث سقط السند فلا يوجد ما يثبت به الملاك إذ بعد 

يان التعارض الى السند في المتعارضين على نحو التباين، فأنه يسقط فلا يكون سر



 (50........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

من ثمة سند للدلالة الالتزامية، والدلالة الالتزامية إنما يمكن الأخذ بحجيتها إذا كان 

السند حجة، وهنا بعد سقوط المطابقية ذاتاً لا مورد للدلالة الالتزامية إذ هي تسقط 

 بتبعها.

خصيص في مورد التضاد الدائمي بناء على استحالة الترتب والصحيح هو الت

وان يكون التضاد بين اطلاقي الدليلين، إما لو كان التضاد بين أصلي الدليلين سواء 

أكانا بنحو التباين أو بنحو العموم والخصوص المطلق وهو بحكم التباين كما مر، 

لأنها فرع ثبوت سند الدليل وهو فلا يمكن اثبات الملاك التام ولو بالدلالة الالتزامية 

 غير ثابت.

نعم لو قبلنا النكتة بالتفكيك بين الشهادتين، شهادة بلحاظ المدلول المطابقي 

وشهادة بلحاظ المدلول الالتزامي، فلا بأس بحجية السند،  –ثبوت الخطاب  –

 فهذه شهادة ليست معارضة مع الشهادة في الطرف الآخر.

 قط.هذا ما يرتبط بمبحث التسا



..................................................(51)الجزء الرابع عشر   

 التنبيه السابع: التزاحم في المستحبات

فلو ورد أمر باستحباب الإزالة وورد أمر بصلاة جعفر ولا قدرة للمكلف 

 على امتثالهما معاً، فهل يقع تزاحم بين الطلبين الاستحبابيين أو لا يقع؟

ذهب جملة من المحققين الى عدم وقوع التزاحم إذ لا محذور في تركهما معاً 

على ذلك، فلا مانع من ان يطلبهما بطلبين مطلقين إذ لا يترتب على ولا عصيان 

ذلك أي محذور، كمحذور التكليف بغير المقدور لجواز ترك المستحب على كل 

حال، فلا تعارض بين الاطلاقين لنفتش عن مقيد لبي يُرفع به التنافي فيما بينهما 

 كما في الواجبات.

يتم على بعض آخر من المباني، فإذا  إلا ان هذا يتم على بعض المباني ولا

كان الوجه في ذلك هو اخراج المكلف عن الوقوع في المعصية، فهنا المحذور مختص 

بالأوامر الوجوبية ولا يجري في الأوامر الاستحبابية وذلك لعدم تحقق المعصية 

 بتركها.

وإن كان الوجه في ذلك استلزامه لطلب الجمع بين الضدين، كما زعمه 

باستحالة الترتب، أو كان الوجه هو ان الخطابات ظاهرة في داعي الباعثية  القائل

والمحركية فلا تشمل موارد عدم امكان التحرك والانبعاث فلا بد من افتراض 

 تقييدها لباً لحال عدم الاشتغال بضد واجب أو مساوٍ كما تم البرهان عليه سابقاً.

مر الوجوبية والاستحبابية اما الوجه الأول حيث لا يفرق فيه بين الأوا

 لاستحالة طلب الضدين في نفسه كاستحالة اجتماع المثلين أو الضدين.



 (52........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

واما الوجه الثاني حيث لا يفرق أيضاً فيه بين الأوامر الاستحبابية والأوامر 

الوجوبية فإن الانبعاث والتحريك لا يكون الا لشيء مقدور للمكلف فلا ينعقد 

وامر بمقيد لبي يجعل الأمر مخصوصاً بعدم العجز، فلا اطلاق للأمر بل تتقيد الأ

اطلاق لها لغير موارد القدرة، ومع العجز لا يمكن للمكلف الانبعاث والتحريك 

وان كان التحريك في الأوامر الاستحبابية ناقصاً لا بداعي الالزام فلو عجز لا يمكنه 

ية بموارد القدرة على هذا الانبعاث الناقص فتتقيد الأوامر الاستحبابية كالوجوب

متعلقاتها، إذ لو كان للأمر الاستحبابي بأحد الضدين اطلاق لحال الاشتغال بضده 

المستحب الأهم أو المساوي فإن كان الغرض منه الاتيان به مع الاتيان بضده جمعاً 

فهو مما لا يمكن التحريك نحوه وإن كان الغرض منه صرف المكلف عن الضد 

 ليه فهو جزاف كما بين في شرح البرهان على المقيد اللبي.المساوي أو الأهم إ

نعم لو كان دليل الاستحباب بلسان المحبوبية والرجحان والمصلحة وترتب 

الثواب لا بلسان الطلب امكن اطلاقه حتى لحال الاشتغال بغيره لأن المستحيل 

اطلاق الطلب للضدين في عرض واحد لا اطلاق مبادئه، أو قل هي مداليل 

 رشادية أو كالارشادية ان تكون ثابتة حتى لموارد العجز.إ

ثم أنه لو التزم بعدم التزاحم بين الأوامر الاستحبابية، وضم الى ذلك مبنى 

الميرزا )قده( وبعض تلامذته من ان مفاد الأمر ليس هو إلا الطلب واما الوجوب 

لترك، فسوف فيستفاد من حكم العقل إذا لم يكن من ثمة ترخيص من المولى في ا



..................................................(53)الجزء الرابع عشر   

يترتب على ذلك نتائج في باب التزاحم لا يلتزم بها اصحاب هذه المدرسة نفسها، 

 حيث ينتج:

: ان اخراج باب التزاحم عن باب التعارض لا يحتاج الى القول بامكان أولًا

 –وهو الطلب  –الترتب في مطلق الاوامر إذ لا مانع من اطلاق مفاد الأمر حينئذٍ 

المحذور في وجوب الضدين بناء على استحالة الترتب،  للضدين معاً، وانما

والمفروض ان الوجوب حكم عقلي ينتزع من الطلب حيث لا ترخيص في الترك، 

وفي موارد التزاحم يكون اطلاق الامر بكل منهما دالًا بالالتزام على جواز ترك 

ن لازمه الآخر إليه، إذ كل منهما ملازم مع ترك الآخر، فلو كان الضد مطلوباً كا

مرخص فيه وإلا لما طلب هذا الضد إذ يستحيل ان يكون المتلازمين أحدهما مطلوباً 

والآخر غير مرخص فيه، فهو تفكيك بينهما وهو غير ممكن فتتشكل دلالة التزامية 

في كل منهما على الترخيص في ترك الآخر لأنه لازمه فيثبت طلبين غير وجوبين في 

 ل وأزل.موارد التزاحم حتى في مثل ص

وبعبارة: لا يعقل عدم الترخيص في اللازم مع طلب الملزوم، فلا ينتزع 

 العقل وجوبه في قبال الآخر فيكون هنا طلباً فقط لا وجوب.

ومع عدم التنافي فلا  –وهو الطلب  –: عدم التنافي بين مفاد الخطابين وثانياً

 أو باستحالته.يندرج باب التزاحم في باب الورود سواء قيل بامكان الترتب 

: عدم جريان شيء من احكام التزاحم المتقدمة من الترجيح أو التخيير ثالثاًو

فيه، لأن ذلك فرع لزوم تقييد الخطاب بعدم الاشتغال بالمساوي أو الأهم فيكون 



 (54........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

كل منهما وارداً على الآخر بامتثاله، ومع فرض عدم لزوم التقييد فيما هو مفاد 

يء من الخطابين رافعاً لموضوع الآخر ولو كان أرجح، لم يكن ش –الطلب  –الأمر 

وبالحقيقة يخرج التزاحم هنا عن باب التزاحم والتعارض معاً، إذ لا يمكن اثبات 

الوجوب بهما بل بدليل من خارج ويثبت جواز تركهما معاً إلا إذا قيل إن المدلول 

ك أحدهما فيثبت الإلتزامي جواز تركه الى هذا فلا يجوز تركهما معاً، ويجوز تر

التخيير، إذ مدلوله الالتزامي جواز تركه الى ضده، والنتيجة تركهما معاً لا دليل 

على جوازه وترك أحدهما لوجود مدلول التزامي فيثبت التخيير، ولا ترجيح إذ 

 هو فرع التنافي بين الدليلين.

الي امكان اثبات اطلاق الخطاب في موارد العجز وعدم القدرة وبالت رابعاً:

 امكان اثبات الملاك واثبات كون القدرة عقلية في الواجب.

وبعض هذه النتائج تترتب على مسلك اثبات الوجوب باطلاق الصيغة، 

 حيث يتمسك بالاطلاق في الضدين وبه يثبت الملاك.

 إلا أن ما ذكره السيد الشهيد )قده( من اللوازم قابل للتأمل.

مسلكين لهذه المدرسة، مسلك عدم وذلك: لأن السيد الشهيد قد جمع بين 

المحذور في الطلب الاستحبابي للضدين فلا تجري مرجحات التزاحم في المستحبات 

ومسلك إن دلالة الأمر على الوجوب عندهم دلالة عقلية وليست وضعية لفظية 

 ينتزعه العقل حينما لا يكون ترخيص في الترك.



..................................................(55)الجزء الرابع عشر   

من نتائج، فيما لو كان الميرزا  هذا الجمع بين المسلكين هو المؤدي الى ما ذكر

وتلامذة مدرسته يقولون بكفاية مطلق الترخيص في الترك ولو الناشيء من عدم 

 جعل الحرمة في عدم انتزاع الوجوب، مع ان للترخيص معنيان:

 فأنه ترخيص بالمعنى الأعم. –وجوباً أو حرمة  –الأول: عدم الجعل 

 ن الشرعي.الثاني: الترخيص بالمعنى الأخص وهو الإذ

وما يرفع الوجوب هو الإذن الشرعي، أي الترخيص بالمعنى الاخص وليس 

إذ  –الترخيص بالمعنى الاعم  –الترخيص بمعنى عدم جعل الحرمة أو الوجوب 

يمكن للمولى ان يأمر بأحد المتلازمين ولا يجعل حرمة على الملازم الآخر لا يجب أن 

عم، وإن الآخر مؤذوناً فيه ولو باللازم، يأذن بالآخر، فيكفي الترخيص بالمعنى الأ

نعم طلب احدهما يستحيل ان يجتمع مع حرمة الآخر للتفكيك بين المتلازمين ولا 

يستحيل مع عدم جعل الحرمة، وإن ترك الآخر ليس محرماً لا أنه مأذون فيه، 

وعدم حرمة الترك لا يكفي في الاستحباب طلب الآخر واجب ما لم يكن إذن 

 .-الترخيص بالمعنى الأخص-ك شرعي بالتر

فإذن ما ذكره السيد الشهيد )قده( تحميل لا يقبله الميرزا )قده(، فإن الحمل 

على الاستحباب إذا كان معه ترخيص بالإذن الشرعي يرفع العقل حكمه 

بالوجوب واما الترخيص بالمعنى الأعم فلا يكفي، وحينئذٍ يقع التمانع بين الدليلين 

 .فنحتاج الى القيد



 (56........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 



..................................................(57)الجزء الرابع عشر   

 الجمع العرفي من الحكومة والتقييد والتخصيص والاظهرية

تقدم ان التعارض بين الأدلة هو بحسب الدلالتين أو المدلولين وهو على 

قسمين، قسم غير مستقر بمعنى أنه يزول بالجمع العرفي من أهل العرف والمحاورة إذ 

 في.لا يرونهما متعارضين فيجمعون بينهما بأحد اساليب الجمع العر

 وقسم مستقر، والبحث يقع في مقامين:

المقام الأول: في التعارض غير المستقر، بناء على اخراج الورود من باب 

 التعارض، فتبقى الحكومة والتخصيص والتقييد.

فلا بد من شرح هذه المصطلحات ثم بيان نكتة عدم استقرار التعارض 

 والجمع بين الدليلين.

 الحكومة، تفسيرها

: تفسيرها بنظر أحد الدليلين الى الآخر، بمعنى اشتماله على ةأما الحكوم

ا خصوصية تجعله ناظراً الى مدلول الدليل الآخر ومحدداً المراد النهائي منه، ومن هن

ة الشخصية لأحد الدليلين على الآخر حيث يكون تعتبر الحكومة عبارة عن القرين

كوم على ظهور ثان زائداً على الدليل الحاكم مشتملًا بحكم نظره الى الدليل المح

ظهوره الأول المخالف مع مفاد الدليل المحكوم وهو الظهور في ان المتكلم يجعل 

 الظهور الأول هو المحدد النهائي لمرامه من الدليل المحكوم.



 (58........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وبعبارة ان نفس نظر الدليل الحاكم الى الدليل المحكوم يشكل بنفسه نحو 

الحاكم قرينة على المقصود من الدليل المحكوم، تفسير له، وهذا يوجب كون الدليل 

فيجمع بينهما عرفاً في مقام الحجية بتقديم القرينة )الدليل الحاكم(على ذي القرينة 

 )الدليل المحكوم(.

وبهذا يكون الاختلاف بين الحكومة وموارد الجمع العرفي الأخرى اختلافاً 

رينة في موارد الجمع العرفي جوهرياً لا بحسب اللفظ ولسان الدليل فحسب، إذ الق

قرينة نوعية، تبانى عليها العرف والعقلاء واجروها في محاوراتهم العرفية وليس 

 بإعداد من نفس المتكلم كما سيتضح قريباً إن شاء الله.

وبهذا يعرف الفرق أيضاً بين الحكومة والورود، فأنه في موارد الأخير تكون 

يلين على ما تقدم توضيحه في مباحث خارجة عن التعارض الحقيقي بين الدل

فيما إذا كان الدليل الحاكم يثبت خلاف ما يثبته  -الورود، في حين ان الحكومة 

يكون من حالات التعارض بين الدليلين مدلولًا ودلالة لأن  -الدليل المحكوم 

في  نسبة الحاكم الى المحكوم نسبة القرينة الى ذي القرينة والقرينة تنافي ذيها و يكفي

رفع التنافي بينهما كون القرينة شخصية وبإعداد من المتكلم نفسه لا بقانون عرفي 

 عام.

ولاثبات عدم سريان التعارض في حالات الحكومة الى دليل الحجية وكونها 

من التعارض غير المستقر من التسليم بكبرى عرفية هي: ان ظهور ما يعده المتكلم 

دلول مجموع كلامه، وبدون التسليم بهذه الكبرى تفسير كلامه هو المحدد النهائي لم



..................................................(59)الجزء الرابع عشر   

كمحاورة عقلائية في باب المحاورات العرفية لا يكفي مجرد فرض الحكومة ونظر 

أحد الدليلين للآخر مبرراً لتقديمه عليه في الحجية وهي المصادرة المفترضة بنفسها 

اءً أكان تكفي لتخريج الحكومة وتقديم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم سو

الدليل الحاكم منفصلًا أم متصلًا فلا نحتاج الى تقديم الدليل الحاكم المنفصل الى 

مصادرة أخرى، كما هو الحال في التخصيص على ما سوف يتضح، فأن نكتة ان 

للمتكلم ان ينصب قرينة بنفسه لتحديد المراد من خطابه نسبتها الى القرينة المتصلة 

كانت المتصلة تختلف عن المنفصلة من حيث تأثيرها  والمنفصلة على حد سواء وإن

 على ظهور ذي المقدمة وهدمها له، في حين ان المنفصلة تهدم الحجية فقط.

 بملاك النظر –بيانات تقديم الحاكم على المحكوم 

لبيان نظر الحكومة أو  –هذا ولكن هناك بيان أو بيانين في كلمات المشهور 

 وهما: –م وجه تقديم الحاكم على المحكو

: وهو ما أفاده المحقق النائيني )قده( حيث يرى ان نكتة تقديم البيان الأول

الحاكم على المحكوم هي ان الدليل الحاكم لا يذكر امراً يرفضه الدليل المحكوم وإنما 

يضيف إليه أمراً آخر يسلم به، بمعنى خروج موارد الحكومة عن موارد التعارض 

دليل حرمة الربا المحكوم لدليل )لا ربا بين الوالد وولده( الحقيقي، ومن هذا القبيل 

فأن الدليل المحكوم في المقام يرجع الى قضية شرطية مفادها ثبوت الجزاء على تقدير 

تحقق الشرط من دون ان تتكفل الشرطية اثبات الشرط أو نفيه إذ لا نظر لها الى 



 (60........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لشرط، ولذا فهي لا تحكم إن ذلك بل نظرها الى الملازمة بين ثبوت الجزاء وثبوت ا

 هذه المعاملة ربوية وغاية ما تفيده انها ان كانت ربوية فهي محرمة.

ومن هنا يتدخل الدليل الحاكم ليخرج صدق عنوان الربا عن المعاملة بين 

الوالد وولده، وعليه فلا يكون محل الاثبات في أحد الدليلين هو محط النفي في دليل 

 بينهما. الآخر كي يتحقق التعارض

 .وهذا البيان غير تام

أولًا: نسلم بأن القضية الشرطية وإن لم تكن متكفلة لاثبات الشرط أو نفيه 

ولكنها دالة على فعلية الجزاء عند تحقق الشرط، بمعنى انها بضميمة الدليل الدال 

تدل على فعلية الجزاء  -ولو كان هو العلم بتحققه -على فعلية الشرط 

نفي فعلية الشرط، وحينئذٍ نسأل هل ان الشرط المأخوذ في والدليل الحاكم ي

الشرطية هو ما كان ربا في نظر الشارع واعتباره؟، ويكون الدليل الحاكم الدال 

على عدم اعتبار الزيادة بين الوالد وولده ربا وارداً عليه لا حاكماً لأنه يرفع 

 موضوعه حقيقة لا تعبداً.

اً وحقيقة وهي الزيادة، والزيادة حاصلة في أو ان الشرط هو ما كان ربا واقع

 معاملة الوالد وولده فيقع التعارض بين مدلولي الدليلين لا محالة.

وثانياً: إن هذا البيان قاصر على اثبات وجه التقديم في جميع حالات 

 الحكومة لأن منها ما لا يكون بلسان نفي الموضوع كما سيأتي.



..................................................(61)الجزء الرابع عشر   

يتعرض الى شيء زائد لا يتعرض له الدليل  : ان الدليل الحاكمالبيان الثاني

المحكوم، فالحاكم مثلًا يتعرض الى ان الربا بين الوالد وولده ليس ربا أضافة الى 

تعرضه لعدم الحرمة، لكن المحكوم يتعرض لحرمة الربا فقط ولا يتعرض لكون 

 ذلك ربا أولًا، فيقدم الأول على الثاني.

ل لأن فرض تعرض الدليل الحاكم الى وهذا البيان أيضاً لا يرجع الى محص

 شيء زائد لا يتعرض له المحكوم لا يكون سبباً ووجهاً للتقديم العرفي.

نعم هذا يستلزم النظر الى الدليل المحكوم فيتقدم عليه بملاك القرينة الشخصية 

ولذا يتقدم عليه حينما يوجد النظر وحده ولا يوجد تعرض لشيء زائد كما في 

ومة من قبيل تقديم اطلاق دليل الحرج والضرر على اطلاقات بعض أقسام الحك

 الادلة الاولية.

ولك ان تقول أن هذه الزيادة لا توجد اظهرية الدليل الحاكم على المحكوم 

لأنه في بعض الموارد يكون التنافي بين الاطلاقين لا بين الدلالتين اللفظيتين وذلك 

عي ودلالة دليل الرفع للحرج أو الضرر نظير التنافي بين دلالة دليل الحكم الواق

حيث يدل بالاطلاق على نفي الحكم الحرجي أو الضرري، فيما يدل دليل الحكم 

الاولي باطلاقه على ثبوت الحكم في موارد الحرج والضرر فيقع التعارض بينهما، 

 ومع ذلك يقدم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم رغم ان التنافي بينهما بالاطلاق.

 فهذا الوجه يرجع الى الوجه الأول فلا يكون في مقابله.



 (62........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 اقسام الحكومة

 ثم أنهم قسموا الحكومة بحسب تفسيرهم لنظر الدليل الحاكم الى أقسام:

القسم الأول: ان يكون احد الدليلين مفسراً للآخر سواءً أكان ذلك بأحد 

لذلك وهذه هي ادوات التفسير المعروفة، مثل أو أعني أو بما يكون مستبطناً 

 الحكومة التفسيرية.

القسم الثاني: الحكومة التنزيلية، بأن يكون أحد الدليلين منزلًا لشيء منزلة 

موضوع الدليل الآخر كما إذا قال ))الطواف بالبيت صلاة(( فأنه يكون حينئذٍ 

ناظراً الى مفاد الدليل المحكوم من خلال التنزيل، إذ لو لا نظره إليه وفرض ثبوت 

رُتّب من الحكم على ذلك الموضوع فيه لم يكن التنزيل معقولًا وهذه حكومة ما 

 تنزيلية.

القسم الثالث: مناسبات الحكم والموضوع المكتنفة بالدليل الحاكم والتي 

تجعله ناظراً الى مفاد الدليل المحكوم، من قبيل ما يقال بأدلة نفي الحرج والضرر من 

لأولية لا نفي الحكم الضرري والحرجي ابتداءً ظهورها في نفي اطلاقات الأحكام ا

باعتبار أنه لم يكن من المترقب من الشريعة السمحاء جعل احكام ضررية بطبيعتها 

وإنما المتوقع جعل احكام قد تصبح ضررية أو حرجية في بعض الاحيان، فتكون 

تثناء أدلة نفي الحرج والضرر بهذه المناسبة ناظرة الى تلك الاطلاقات وبحكم الاس

منها، واصطلح السيد الشهيد )قده( على هذا النوع من الحكومة بالحكومة 

المضمونية، فلسان لا حرج لا نظر له الى موضوع الادلة الأولية ولكن النكتة 



..................................................(63)الجزء الرابع عشر   

العرفية تجعله ناظراً إليها لتقييد اطلاقها وهذا نحو نظر يستفاد للدليل الحاكم على 

 نحو اللغوية.المحكوم بالقرائن والمناسبات ولو ب

والجامع بين اقسام الحكومة هو كون الدليل الحاكم ناظراً الى مفاد الدليل 

المحكوم بمعنى اشتماله على ظهور زائد يدل على ان المتكلم يريد تحديد مفاد الدليل 

 المحكوم على ضوء الدليل الحاكم فيكون قرينة شخصية لفظية عليه.

الحكومة على اساس نظر أحد  والقرينة الشخصية كما تتحقق في حالات

الدليلين الى الآخر، كذلك تتحقق على اساس تعيين أحد الدليلين للقرينة بموجب 

قرار شخصي عام للمتكلم، كما إذا عين الشارع المحكمات التي هي أم الكتاب 

للقرينة على المتشابهات وتحديد المراد النهائي منها، فأنه في مثل ذلك يتقدم ظهور 

عين للقرينة على ظهور الدليل الآخر بنفس ملاك تقديم الدليل الحاكم الدليل الم

 على الدليل المحكوم وإن لم يكن مشتملًا على خصوصية النظر الى الدليل الآخر.

هذه طريقة شخصية لا نوعية فينصب قرينة عامة لكنها شخصية حيث يجعل 

وهذه طريقة من طرق قسماً من خطابه هو القرينة والمبين للمراد من خطابه الآخر 

القرينة الشخصية قد لا يكون فيها ملاك النظر بل يجعلها المتكلم ويتبانى عليها هو 

وتابعيه .. فالمتكلم ينصب قرينة على ما هو المراد من كلامه، تارة من خلال نفس 

خطابه وأخرى يجعل قاعدة عامة شخصية، وكلاهما يرجعان الى نفس الملاك 

 رينة الشخصية.والمصادرة الكلية الق

 هذا وقد قسم المحقق الخوئي الحكومة الى قسمين ولم يفسرها بتفسير جامع:



 (64........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

القسم الأول: بملاك النظر والشرح، بحيث لو لا الدليل المحكوم لكان الدليل 

الحاكم لغواً، ومثّل لها بحكومة أدلة الاحكام الواقعية بعضها على بعض كحكومة 

ده على دليل حرمة الربا، وكذا حكومة دليل لا ضرر دليل نفي الربا بين الوالد وول

 على أدلة الأحكام الاولية.

القسم الثاني: الحكومة بملاك رفع الموضوع ومثّل لها بحكومة الأحكام 

، فيتعقل (1)الظاهرية على بعضها البعض كحكومة الأمارات على الأصول العملية

ويعقل في الاحكام الظاهرية في الاحكام الواقعية كـ لا ربا بين الوالد وولده 

كحكومة الأمارات على الأصول العملية، فإذا قامت الأمارة وجعلت علماً فأنها 

ولكنه رفعاً تعبدياً لا حقيقياً،  –اللابيان  –ترفع موضوع الأصل، وهو الشك 

وكل من الأصل والامارة حكم ظاهري، وهذا القسم لا يشترط فيه اللغوية حيث 

فإن جعل الحجية للأمارة لغواً إذ لا لغوية في جعلها ولو لم تكن  يقال لولا البراءة

 البراءة وكانه جعل هذا القسم مختصاً بالأحكام الظاهرية.

وكان مقصوده )قده( إن الحكومة  وقد علق عليه السيد الشهيد )قده(

مر الواقعية تكون بملاك النظر دائماً إذ لولا المحكوم للغى الحاكم في حين انه ليس الأ

كذلك في حكومة الاحكام الظاهرية بعضها على بعض، فأن دليل حجية الأمارة لا 

يلغو وإن فرض عدم ورود )رفع ما لا يعلمون( مثلًا، إلا إن هذا الضابط غير تام 

                                                           

  349 -348مصباح الأصول ص (1)



..................................................(65)الجزء الرابع عشر   

إذ في باب الحكومة الواقعية قد لا يلغو الحاكم لو لم يرد المحكوم، كما في حكومة 

على دليل حرمة الافتاء  –حسب بعض المباني  –دليل حجية الأمارة وجعلها علماً 

بغير العلم الذي هو من الأدلة الواقعية، الامر الذي يعني ان حصر ملاك النظر في 

اللغوية غير صحيح فقد تكون بنكتة أخرى ولسان آخر بلسان الاستطراق والتنزيل 

يلزم ولا يختص ذلك بالأحكام الظاهرية حيث يعقل بالاحكام الواقعية بنحو لا 

اللغوية فقد تكون حكومة الأمارات على دليل الأحكام الواقعية الذي أخذ في 

بلحاظ  –موضوعها العلم، كحرمة الافتاء بغير علم، فلو جعل الشارع حكماً 

معاً فالأمارات جعلت علماً في القطع الطريقي حيث  –العلم الطريقي والموضوعي 

فتاء ومع جعل الخبر علماً فيجوز يحرز الواقع وفي القطع الموضوعي كجواز الا

الافتاء وهو حكم واقعي لا ظاهري حاله حال حرمة شرب العصير العنبي وحرمة 

شرب الخمر وغيرهما من الأحكام، فهنا قيام الأمارة مقام العلم الموضوعي 

للحكم بجواز الافتاء هو من باب الحكومة عندهم، وهو علم تعبدي لا وجداني، 

ارة حاكم على دليل جواز الافتاء بالعلم الذي أخذ فيه ومن هنا فدليل الأم

موضوعاً فيكون الدليل حاكماً على جواز الافتاء مع انه لا لغوية، إذ يمكن جعل 

الخبر علماً ولو لم يكن دليل جواز الافتاء، فتمام النكتة هي النظر ولا تنحصر في 

 توجد. اللغوية فإن اللغوية ليست لازمة للنظر إذ قد توجد وقد لا



 (66........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

واما ما ذكره من حكومة الأحكام الظاهرية وانها بلسان التنجيز ونفي 

الموضوع حيث جعل دليل الأمارة ينفي موضوع الأصل تعبداً، فإن هذا لا يتوقف 

 على اللغوية، إذ جعل الحجية للأمارة لا لغو فيه.

ليل فإن هذا أيضاً غير تام لأن دليل جعل الامارة علماً يكون فيه نظر الى د

فحينما يجعلها الشارع علماً، فأن المأخوذ في دليل  –كالبراءة ونحوها  –الأصل 

إن كان هو المعنى الاعم للعلم من الوجداني و التعبدي،  –لا يعلمون  –البراءة 

فأن دليل حجية الأمارة يكون وارداً عليها لا حاكماً، لأنه يرفع موضوعها حقيقة 

  مبحث تقديم الأمارات على الأصول.لا تعبداً وقد تقدم بيان ذلك في

وإن عدمه هو موضوع  –هو العلم الوجداني  –وإن كان المراد من العلم 

الأصل فجعل الأمارة علماً لا يحقق الحكومة، لأن المتحقق بالجعل هو العلم 

التعبدي الاعتباري فيقع التنافي بينهما إذ دليل الأصل يثبت المعذرية ودليل الامارة 

 نجزية وكأنه يقول: لا رفع، فيما دليل الأصل يقول: رفع.يثبت الم

نعم لو كان المقصود من جعل الامارة رفع ذلك الحكم بمعنى رفع الشك 

الوجداني، فأن هذا يعني النظر، أي جعل الأمارة علماً ادعاءً بلحاظ ذلك الحكم 

لماً فيكون موضوعها في مورد الامارة غير موجود لأنا جعلناها ع –البراءة  –

ادعاءً، ومن هنا قالوا أن حكومة الأمارات على الأصول أن تكون ناظرة الى أدلتها 

وإلا لا تكون رافعة لمجرد كونها علماً ادعاءً، ولذا فان حكومة الأمارات على 



..................................................(67)الجزء الرابع عشر   

الأصول تكون بالنظر أيضاً، بل لا يمكن ان يستغنى عن الناظرية في الحكومة لأنها 

 ي النظر.قوامها فأن حقيقة الحكومة ه

وبهذا يظهر إن مجرد جعل العلمية ادعاءً للأمارة بلا نظر الى آثار الشك 

 التكويني الذي هو موضوع الأصل، فالتعارض باقٍ على حاله كما بُين.

وان كان جعلها علماً ناظراً الى رفع حكم الشك التكويني المجعول في 

ام القطع الموضوعي فيكون الأحكام الظاهرية أو الواقعية لو قيل بقيام الأمارة مق

رفع الموضوع بنكتة الناظرية وليس قسيماً لها فأن رفع الموضوع قسم من أقسام 

الناظرية، كما إن اللغوية من ملاكات الناظرية، فالناظرية هي جامع للملاكات 

 المذكورة.

وبهذا يتضح أن التقسيم الى قسمين غير صحيح لارجاعهما الى قسم واحد 

إذ هناك ألسنة للنظر، هي التفسير الصريح، والتنزيل ورفع ولكن بلسانين، 

الموضوع أيضاً يستلزم النظر الى الحكم المنزل عليه إذ هو ادعاء واستطراق له الى 

ذلك الحكم نفياً واثباتاً بلا فرق بين التنزيل واللغوية إذ كل منهما حيثية للنظر الى 

قديم الى نكتة النظر المحقق للقرينة المحكوم ولكنهما لسانان، فترجع جميع نكات الت

 الشخصية.



 (68........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 أحكام الحكومة

فقد اتضحت جملة من الاحكام من خلال تخريج الحكومة على اساس 

 القرينة الشخصية وأهم هذه الأحكام:

ان الحكومة كالتخصيص من حيث أنه إذا كان الحاكم متصلًا بالكلام  -1

يرفع الحجية دون الظهور ووضوح  فأنه يرفع الظهور وإذا كان منفصلًا عنه فأنه

ذلك من خلال ما عرفت من ان ملاك الحكومة هو القرينة الشخصية فإن القرينة 

كلما أتصلت بذي القرينة كانت صالحة لرفع الظهور وجعل مدلوله على وفق 

القرينة وإذا انفصلت هدمت حجيته، بناء على المصادرة العقلائية المتقدمة، وإن 

دد المراد النهائي لمدلول كلامه، واما الظهور المنعقد فيبقى على كل متكلم له ان يح

 حاله.

إن احكام التخصيص الجارية هي نفسها تجري في الحكومة من قبيل  -2

التمسك بالمحكوم عند الشك في الحاكم المنفصل بأقسامه هي نفس ما يقال من 

في التخصيص التمسك بالعام عن الشك في المخصص المنفصل بأقسامه فما يجوز 

يجوز في الحكومة وما لا يجوز هناك لا يجوز هنا، كما ان ابتلاء الدليل الحاكم 

بالاجمال إذا كان متصلًا بالدليل المحكوم كأبتلاء المخصص المتصل بالعام من حيث 

تأثيره عليه وسريان الإجمال من الخاص الى العام، والوجه في ذلك هو ما تقدم من 

 المحكوم من باب القرينة.ان تقديم الحاكم على 



..................................................(69)الجزء الرابع عشر   

تقدم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم وإن كانت دلالته أضعف ولا  -3

يطبق عليها قانون تقديم أقوى الظهورات، ونكتة تقدمه لأنه قرينة ناظرة الى ذات 

القرينة لبيانه وتفسيرة وتحديد المراد منه ولو كانت دلالة القرينة أضعف من حيث 

ذي القرينة كما لو كانت دلالتها بالاطلاق ودلالته بالعموم، فأن الظهور من ظهور 

تقديم القرينة محفوظ ولو كانت دلالتها أضعف من حيث المدلول الاستعمالي، فلا 

معنى بعد فرض المصادرة المذكورة، فأن أي تفسير يرد مهما كان ضعيفاً فأنه 

هو السبب في عدم يستحيل أن يكون مزاحماً مع ظهور الدليل المحكوم، وهذا 

ملاحظة النسبة أو درجة الظهور بين مفاد الدليل الحاكم ومفاد الدليل المحكوم في 

 موارد الحكومة.

بعد ما عرفت ان ملاك التقديم هو النظر فلا بد في اثبات أي حكم  -4

بالدليل الحاكم رفعاً أو وضعاً من احراز نظر ذلك الدليل الحاكم إليه بمعنى أنه لو 

ه الى بعض اللوازم دون البعض الآخر فلا يمكن تعدية الحكم الى تلك كان نظر

اللوازم غير المنظور إليها، وبمقدار النظر يمكن اثبات أو نفي الحكم لا أكثر من 

ذلك، فقوله عليه السلام )الصلاة بالبيت طواف( ناظر الى احكام الصلاة بجعلها 

( عن سؤال هل في الطواف على الطواف، فلو كان جواب الإمام )عليه السلام

طهارة مثلًا، فهذا مقدار ما جعله الشارع في نظر هذا الدليل وهو شرطية الطهارة 

للطواف بخلاف الشروط الأخرى فأنه لا يمكن تسريتها الى الطواف، فهنا تنزيل 



 (70........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

إذا كان فيها نظر الى تلك الأحكام وإلا فلا يمكن إسراء لها إذا  –توسعة  –اثباتي 

 تطراق من قبل الشارع، ومع الشك يؤخذ بالمحكوم لا بالحاكم.لم يكن اس

وكذا الحال في حكومة أدلة نفي العسر والحرج والضرر على أدلة الأحكام 

 الاولية فأنها تحكم على تلك الادلة بمقدار اطلاق نظرها إليها لا اكثر وهذا واضح.

ة العقلية أو اختصاص الحكومة بالادلة اللفظية، ولا معنى لها في الادل -5

اللبية، لأن الحكومة على ما تقدم لا تكون تصرفاً حقيقياً في الدليل المحكوم ثبوتاً 

وإنما هي خصوصية النظر الى الدليل المحكوم ومن الواضح ان النظر من شؤون 

الدلالة اللفظية وخصائصها سواءً أكان النظر تفسيرياً أو تنزيلياً أو بمناسبات الحكم 

التفسير أسلوب من اساليب التعبير والتنزيل لا واقع له إلا في عالم  والموضوع، فأن

التعبير والاستعمال ومناسبات الحكم والموضوع تنشيء ظهوراً في الدليل اللفظي 

فيصبح ذلك الظهور حجة، وليست هي حجة مستقلة ولذا لا يصح اعمالها في 

مارات على الأصول غير الفقه على الادلة اللبية كالاجماع ونحوه، فأن تقديم الأ

صحيح فيما لو كانت حجية الامارات من باب السيرة العقلائية وبناء العقلاء 

وليست بالأدلة اللفظية ومن هنا لا تتصور حكومة الامارات على الأصول على 

 هذا المبنى.



..................................................(71)الجزء الرابع عشر   

 القرينة النوعية

داً القرينة معناها: ان تكون هناك دلالتان وافادتان تكون احدهما معدة إعدا

عرفياً عاماً لتفسير الدلالة الاخرى وتحويل مفادها الى مفاد آخر، والفرق بين 

الدليل القرينة والدليل الحاكم هو الاعداد فأنه في الحاكم معد اعداداً شخصياً من 

قبل نفس المتكلم لتفسير الدليل المحكوم بقرينة نظر المتكلم فيه الى الدليل المحكوم، 

ينة معد اعداداً نوعياً عرفياً، تبانى العرف عليها فهو مجعول وانه في الدليل القر

بجعل عرفي، وحيث يكون المتكلم عرفياً ومتابعاً للعرف في ذلك فيثبت بأصالة 

المتابعة كون المتكلم قد أعد القرينة لتفسير ذي القرينة غير ان اعداده لذلك منكشف 

 ة.بكاشف نوعي لا بكاشف شخصي كما هو الحال في الحكوم

ومع وضوح ما ذكر: يثبت ان ملاك تقديم القرينة على ذيها هو نفس ملاك 

تقديم الحاكم على المحكوم، لأن مجرد كون الكاشف عن نكتة التقديم شخصياً أو 

 نوعياً لا يضر بانحفاظها وتأثيرها في عدم سريان المعارضة الى دليل الحجية.



 (72........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 مراتب الظهور

ب المتصورة للظهور في نفسه فإن الظهور على وللقرينة مراتب ثلاث تبعاً للرت

 ثلاث مراحل.

الأولى: درجة الظهور التصوري، وهو الظهور الناشيء من الوضع والذي 

لا يتوقف على أكثر من سماع اللفظ ولو كان من غير ذي الشعور على ما حقق في 

 مباحث الوضع.

وهو عبارة عن  الثانية: درجة الظهور التصديقي بلحاظ الإرادة الاستعمالية،

الظهور الحالي في كل متكلم يدل على انه قاصد لاستعمال اللفظ في معناه 

واخطاره في ذهن السامع، ولذلك كان هذا الظهور دلالة تصديقية لا تصورية 

وبحاجة الى ان يكون اللفظ صادراً من ذي الشعور المريد القاصد لاستعمال اللفظ 

 في معناه.

تصديقي بلحاظ الارادة الجدية، وهو عبارة عن الثالثة: درجة الظهور ال

ظهور حالي في المتكلم يدل على أنه قاصد لمعنى كلامه جداً وليس بهازل ولا 

مُمتحن ولا غير ذلك، لأن ظاهر حال كل متكلم ملتفت ان داعيه من كلامه هو 

الجد وبذلك تكون هذه المرحلة من الظهور دلالة تصديقية أيضاً وبحاجة الى ان 

 ن اللفظ صادراً من ذي شعور كما هو حال الظهور السابق.يكو



..................................................(73)الجزء الرابع عشر   

ومنشأ هذين الظهورين التصديقيين الحاليين هو الغلبة الخارجية، فان الغالب 

في كل متكلم ان يكون قاصداً لتفهيم معنى كلامه للمخاطب لا ناطقاً باللفظ 

 .فقط، وجدّياً في إرادة ذلك المعنى لا هازلًا أو ممتحناً أو متقياً

ولا يبعد ان يكون ملاك هذه الغلبة هو التعهد النوعي العقلائي من قبل 

المتكلم في حالات المحاورة على قصد المعنى وارادته جداً كلما تكلم بكلام فإن 

التعهد يمكن ان يكون منشأ للدلالة التصديقية وتفسيراً لها، وان لم يكن يصلح 

 في ابحاث الوضع.لتفسير الدلالة الوضعية، على ما حقق عندهم 

وإذا اتضحت هذه المراحل الثلاث للظهور، رجعنا الى القرينة لنرى كيف 

 تتصور في كل هذه المراحل.

اما تصور القرينة بلحاظ المرحلة الاولى، فلفهم ذلك يجب ان يعرف بأن 

الظهور التصوري للكلام تارة سببه مفردات الكلام كما في أسد، وقلم، وسماء، 

صلًا من هيئة المفرد أو الجملة، وثالثة يكون بسبب ما نسميه وأخرى يكون متح

بالسياق أو الهيئة التركيبية لمجموع الكلام، فإن السياق بهذا المعنى قد يكون له 

مدلول تصوري وظهور زائد على الظهورات التصورية للمفردات والهيئات، 

لتأكيد، ودلالته فحينما يقال )صل، صل( بنحو التكرار يكون التكرار دالًا على ا

على ذلك تصورية ولهذا تكون محفوظة حتى عند من يسمع ذلك من لافظ بدون 

شعور، فكما ان دلالة )صل( محفوظة لو صدرت من لافظ غير ذي شعور كذلك 

 دلالة التكرار الذي هو لون من السياق على التأكيد محفوظة حتى في هذه الحالة.



 (74........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لتصوري مفهوم من الكلام قبل وهذا يعني أن التأكيد بنحو المدلول ا

الوصول الى مرتبة انتزاع المدلول التصديقي منه، وكذلك الأمر في قولنا )أسد 

يرمي( فإن هذه الجملة تدل على الرجل الشجاع لا بحسب المدلول التصديقي 

فحسب بل بحسب المدلول التصوري أيضاً ولهذا لا ينتقش في الذهن الا ذلك عند 

فظ، وهذا يعني ان ضم كلمة )يرمي( الى )أسد( أوجد سياقاً سماعها ولو من غير ل

غيّر الظهور التصوري لكلمة )أسد( وأنشأ ظهوراً تصورياً آخر في الرجل الشجاع 

وهو الذي يشكل الظهور التصوري الفعلي للكلام، لأن الصورة التي يبرزها هي 

ينة بحسب مرحلة التي تستقر في النفس، وفي مثل هذه الحالة تكون كلمة )يرمي( قر

الظهور التصوري لأنها أدت الى ايجاد سياق أوجب تغيير الظهور التصوري وقلبه 

 الى ظهور آخر.

ان يكون للسياق ظهور تصوري قد يقلب الظهور التصوري  اما كيفية

 للمفردات فهذا يتم بأحد سببين:

الأول: أن يكون للسياق وضع معين لافادة معنى لا يأتي بالمفردة نفسها 

فكما ان وضع المفردة لمعناها يوجب دلالة تصورية كذلك وضع السياق لمعنى من 

قبيل التكرار لافادة التأكيد يوجب الدلالة التصورية للسياق على ذلك المعنى وقد 

يوضع المركب لمعنى مغاير لمفرده أو يوضع لمعنى مغاير مع كلماته )كماء الوجه( 

لفظة ماء إذ لا علاقة له بالماء  حيث يقال هو موضوع مركب يختلف عن وضع

المتعارف أو الوجه عن مجموع اللفظين، كماء الرمان، بل هو مركب وضع لمعنى 



..................................................(75)الجزء الرابع عشر   

مغاير لمعاني مفرداته فقد جرد الماء من معناه في المركب، وأعطي سياقاً بإضافة 

الوجه الى الماء فشكل قرينة لتغيير المدلول التصوري لمعنى مجموع الكلمتين وأعطى 

 نى اعتبارياً مغايراً وهذا المدلول التصوري محفوظ حتى من لا شعور له.مع

الثاني: أن لا يكون هناك وضع لا للمفرد ولا للمركب ولكن هناك أنس 

ذهني من جراء بعض المناسبات التصورية فحينما يأتي المدلول التصوري الثاني بعد 

كما في المجازات المدلول التصوري الأول، فالأول يكون غير مأنوس للذهن 

المتعارفة، ففي مثل جملة )رأيت أسداً يرمي( لو لوحظت الظهورات التصورية 

لمفردات السياق، نجد ان لدينا صورتين على مستوى التصور، أحدهما هي 

الصورة المطابقة لما وضعت المفردات بطبعها الأول في اللغة، فالأسد موضوع 

لصورة هي لصورة حيوان مفترس بين للحيوان المفترس، ويرمي موضوع للرمي وا

يديه قوس وسهم يرمي بها، هذا في جمع الذهن لهاتين الصورتين للمفردتين 

ولكنها صورة غير مأنوسة للذهن ومتنافرة الطرفين فلا تنطبع في الذهن، وما هو 

مأنوس والذي ينطبع في الذهن هو صورة أخرى ثانوية تدل عليها المفردات 

صورة الأولى وهي صورة الرجل الشجاع وهو يرمي بالسهم، بملاحظة مناسبتها لل

والرجل الشجاع أحد المعاني المجازية الطولية للأسد يأتي في الذهن لأن يرمي نصاً 

في معناه فيأتي المعنى المجازي الى الذهن بدلًا من الحيوان المفترس، وهذا ما ينطبع في 

ل في معناه المجازي فيأتي الى الذهن، فكلمة يرمي تشكل قرينة للأسد وأنه مستعم

الذهن قهراً وهي قرينة على المدلول التصوري من دون وضع بالاستفادة من 



 (76........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مناسبات المجاز، وإنما تنطبع الصورة الثانية وتستقر في الذهن بلا تأمل لبعد الصورة 

الأولى عن الذهن وعدم اعتياد الذهن على رؤيتها فتكون هذه الغربة وعدم الأنس 

سبباً لحضور الصورة الثانية التي هي المدلول الثانوي المناسب مع الكلام الذهني 

 واستقرارها في الذهن.

هذا إذا كانت القرينة نصاً في معناها بحيث لم يكن يحتمل التأويل فيها واما إذا 

كانت تحتمل التأويل بأن يراد من الرمي في المثال الرمي بالنظر مثلًا، فمسألة عدم 

عنى الحقيقي لمفردات الجملة لا يقتضي أكثر من صرف الذهن عن الأنس مع الم

ذلك المعنى واما تعينه في معنى مجازي يكون تصرفاً في معنى اللفظ )أسد( أو معنى 

 مجازي يكون تصرفاً في مدلول )يرمي( فهذا بحاجة الى مؤونة زائدة، ونكتة إضافية.

أو المجازية من خلال  وبعبارة، هي نتحكم بمعاني الأسد الطولية الحقيقية

)يرمي( لأنها نص في الرمي بالقوس أو نعكس بابقاء الأسد في معناه الموضوع له، 

 ونتصرف في معنى يرمي.

 والنكتة يمكن تصورها بأحد نحوين:

النحو الأول: ان تكون الدلالة التصورية في أحدهما أقوى من دلالتها في 

في الذهن، فإن الأقوائية والاظهرية  الآخر، وتتغلب عليها في مرحلة إخطار المعنى

كما تتصور بلحاظ مرحلة الدلالة التصديقية كذلك تتصور بلحاظ مرحلة المدلول 

التصوري، لأن منشأ الدلالة التصورية إنما هو القرن والأنس الحاصل بين اللفظ 



..................................................(77)الجزء الرابع عشر   

والمعنى في عالم الذهن، وهذا الأنس له مراتب متفاوتة شدة وضعفاً، فكما كان 

 ان بين اللفظ ومعناه آكد كانت الدلالة التصورية أقوى وأظهر.الاقتر

الثاني: إن الظهور التصوري بكل ما يكون ذيلًا في الكلام وفضلته هو ما 

يتقدم على الظهور التصوري للمتقدم، لانسجام ذلك مع طبيعة القرينة ودورها 

فأن جعل -منه وهو النظر الى مدلول ذي القرينة في مقام تحديد المراد النهائي 

وقد لا يكون متعيناً في نظر  -المتقدم ناظراً الى تحديد المتأخر الذي لم يذكر بعد

المتكلم نفسه فضلًا عن السامع خلاف الطبع جداً وهذا ما يفسر وقوع القرائن غالباً 

 في نهاية الكلام.

وهذا التصوير صحيح وعلى أساسه يمكن تخريج القرينة حتى في مورد لا 

 ه ظهور القرينة أقوى من ظهور ذيها.يكون في

بلحاظ المدلول التصديقي الأول، فهو ان نضم الى الكلام ما  واما القرينة

يكون معداً لتفسير المراد الاستعمالي منه وتغيير مدلوله التصديقي الاستعمالي فإن 

كان هذا الاعداد ثابتاً بقرينة شخصية من نفس المتكلم كان المفسر واجداً لملاك 

وإن كان الاعداد  -أعني به الرجل الشجاع-لحكومة، كما إذا قال رأيت أسداً ا

ثابتاً بكاشف نوعي وجعل عرفي كان المفسر مجرد قرينة وليس حاكماً وإن كان 

 تقدمه بنفس الملاك.

واما تصور القرينة بلحاظ المدلول التصديقي الثاني، فهو بأن يوجد ما يكون 

المراد التصديقي الجدي من الكلام السابق فأن كان  معداً من قبل المتكلم لتفسير



 (78........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

معداً من قبل نفس المتكلم لتفسير المراد الجدي من الكلام السابق كان اعدادياً بملاك 

رد قرينة وليس مجنة نوعية وهي القرار العرفي فهو الحاكمية، وان كان مبرزاً بقري

 حاكماً.

ستوى الظهور التصوري إذن القرينة معقولة في المراحل الثلاث، ففي م

فتكون القرينة سبباً لتصور ما تقتضيه القرينة لا ما هو المعنى الذي وضع له ذي 

 القرينة.

وفي مستوى المدلول التصديقي الأول ان ينصب قرينة على ما استعمل فيه 

كما لو استعمل دلالة الأمر على الاستحباب، وهي بحسب طبعها موضوعة 

 للوجوب.

كما لو نصب قرينة تدل  –الجدي  –ل التصديقي الثاني وفي مستوى المدلو

على ان مراده هو الخاص مع كون أداة العموم موضوعه له، ففي أكرم كل عالم 

 ولا يجب إكرام الفاسق، فهنا يكون مراده الجدي هو الخاص لا العام.

ومنه يتضح وجود فرق بين القرينة على مستوى المدلول التصوري وبينها 

لمدلول التصديقي، إذ هي على الأول لا تكون إلا متصلة و لا يعقل على مستوى ا

فيها الانفصال لأن المدلول التصوري يتحقق بمجرد سماع اللفظ وإذا ما أنفصل عن 

القرينة، أنتهى ما ينتقش في الذهن بعد انتهاء سماع اللفظ من دون القرينة التي 

 انفصلت عن ذيها.



..................................................(79)الجزء الرابع عشر   

التصوري لا يحتاج فيها الى اثبات تقديم  واما القرينة على مستوى المدلول

ظهور القرينة على ظهور ذيها وعدم سريان التعارض الى دليل الحجية الى أية 

أي لا تحتاج  -كالالتزام عند العقلاء، أو ظهور حالي أو بناء عقلائي-مصادرة 

لأصل عقلائي وراء حجية الظهور، لأن الظهور التصوري سوف يكون منعقداً 

لقرينة لا على طبق ذيها، فلا ظهور ولا دلالة تصورية على ذي القرينة على طبق ا

 لافناء ظهوره بظهور القرينة، فأنه من أول الأمر الظهور ينعقد على طبق القرينة.

بخلاف القرينة على الظهور التصديقي الذي ينشأ من الغلبة أو التعهد وهو لا 

جاء بقرينة فأنه أراد المعنى من يكون إلا إذا كان الالتزام يوجب العلم، وكلما 

القرينة بالمدلول التصديقي فينعقد على طبق القرينة لا على طبق ذيها كما في 

المدلول التصوري فأنه قد يطبق على طبق المعنى اللغوي للفظ ولكن المتكلم قد 

يخالف ذلك الظهور التصوري في مقام الاستعمال فيستعمل اللفظ في المجاز فمراده 

الي غير ما هو متصور من اللفظ عند السماع فيكون هذا قرينة على ان الاستعم

مراده التصديقي الاستعمالي وبالتالي الجدي، مثلًا هو الاستحباب لا الوجوب 

 التي وضعت مادة الأمر له.

واختلاف الظهور التصديقي عن التصوري ذاتاً، إذ الأخير لا يحتاج الى 

لتصورية هو الوضع أو الأنس كما في المجاز فيما وجود طرفاه، مع ان منشأ الدلالة ا

منشأ الدلالة التصديقية هو التعهد أو الغلبة، كغلبة استعمال اللفظ في معناه 

ومع القرينة يصير المعنى غير حقيقي فهنا  –المعنى الحقيقي  –الموضوع له اللفظ 



 (80........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أصالة التبعية الظهور يرجع الى حال المتكلم والتزاماته وتعهداته الراجعة بمقتضى 

 الى تعهدات العرف والعقلاء.

هذه الظهورات التصديقية إذا كانت القرينة متصلة فأنها تمنع من انعقاد 

الظهور على طبق المعنى اللغوي لا تصوراً بل تصديقاً كما لو أستعمل الأمر 

 الموضوع للوجوب في الاستحباب ولو لقرينة الغلبة.

الجدي، فإن الاستعمال باق على حاله  واما على مستوى المدلول التصديقي

كما في أكرم كل عالم، ولا تكرم العالم الفاسق، فاستعمال اللفظ في معناه 

اللغوي ولكنه أفاد بالجملة المنفصلة الثانية مراده الجدي هو غيره بمعنى بعضه جداً 

ولكن على مستوى الاستعمال فاللفظ على ما وضع له ولذا قالوا لا يستلزم 

 ية، ومع اتصال الكلام فأن مراده ليس هو التمام.المجاز

هذا بخلاف القرينة المجازية فأنها قرينة على مستوى المدلول التصديقي 

الأول، وهنا التصديقي الثاني لا ينعقد مع انعقاد الأول واما المدلول التصوري فأنه 

 ينعقد.

لم له الحق في ان هذا إذا كانت القرينة متصلة، ولهذا نحتاج هنا لنكتة ان المتك

يخالف ظهوره الأولي الاستعمالي أو الجدي إذا جاء بما يكون قرينة عليه ما لم ينته 

من كلامه، غاية ما هناك ان القرينة على قسمين قد تكون شخصية، معده من قبل 

المتكلم بملاك الحكومة، وقد تكون نوعية على طبق طريقة بيان المراد العرفية، 

إليه القرينة وذلك بأصالة التبعية، لأنه يتابع نفس الطريقة، فإذا حيث يريد بما أدت 



..................................................(81)الجزء الرابع عشر   

جاء بالخاص كان مراده الجدي هو ذلك لا العام فيكون الخاص قرينة على 

التصديق بالعام لا إن العام قرينة على التصرف بالخاص كما في يستحب إكرام كل 

رام العادل بجعل العام العلماء، واكرام العالم العادل، فهنا قد يقال باستحباب اك

قرينة على الخاص، ولكن المتعارف من العرف انهم يجعلون الخاص قرينة على 

العام، فيقال باستحباب اكرام العلماء غير العدول ويجب اكرام العدول ،والعقلاء 

 يجعلون الخاص هو القرينة على العام وليس العكس.

تصوري لا تتصور وانما تتصور واما القرينة المنفصلة: فأنها بلحاظ المدلول ال

بلحاظ المدلول التصديقي الاول وان كان قد لا يكون عرفياً فقد نتصور عرفيته في 

باب الأوامر إذ قد نستعملها بالاستحباب واما في سائر الموارد فإن القرائن المنفصلة 

قد لا تكون عرفية على تشخيص المراد الاستعمالي نعم هي قرينة على تشخيصه 

 د الجدي.المرا

وفي بعض الاحيان قد يستعمل اللفظ في معناه المجازي بلا قرينة متصلة لغاية 

كالإهمال والاجمال وهما غايتان عرفيتان الا ان ارادة المعنى المجازي من اللفظ بلا 

قرينة قليل شيوعاً بخلاف استعمال اللفظ بمعناه الحقيقي وعدم ارادته بل ارادة 

 نة.المعنى المجازي مع القري

والقرائن المنفصلة وجه تقديمها على ذي القرينة لا يكون على القاعدة من ان 

للمتكلم الحق في تفسير كلامه وبيان المراد منه، فإن هذه القاعدة لا يكفي في مورد 

القرينة المنفصلة وذلك لأن مورد القاعدة قبل انتهاء الكلام وهذه القرائن بعد 



 (82........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ة المنفصلة على حجية الظهور التصديقي، وهي لا انتهائه، وحيث لا تأثير للقرين

تنعقد قبل انتهاء الكلام والمفروض ان الكلام قد انتهى قبل مجيء القرينة، ومع 

انتهائه انعقد له الظهور التصديقي الذي هو مفاد حجية الظهور وموضوعه هو 

 المدلول التصديقي ولكنه لا يكشف عن المراد.

ة الى مصادرة أخرى لأنها سوف تواجه حجة وبهذا تحتاج القرائن المنفصل

ثابتة في طرف سواء وجدت القرينة أو لا؟ وعليه فلا بد من تضييق دائرة حجية 

الظهورات، وهذه هي المصادرة الأخرى، وهي ان العقلاء اللذين جعلوا 

الظهورات الحالية حجة في مقام الكشف عن المراد حينما لا تكون قرينة منفصلة 

المنفصلة تحديداً للحجية واما المتصلة فلا تكون تضييقاً في جعل  ومن هنا تكون

 الحجية بل هي محددة لما هو الظهور التصديقي.

الا ان العقلاء لم يجعلوا كل دلالة منفصلة قرينة بل جعلوا كل ما كان هادماً 

للظهور على تقدير اتصاله هو قرينة رافعاً للحجية على تقدير انفصاله، فلو كان 

 ولم يكن قرينة فأنه لا يكون قرينة على تقدير انفصاله، وهذه المصادرة متصلًا

 الثانية.

وقد يتصور أنه لا ينعقد ظهور تصديقي في موارد القرينة المنفصلة لأنها بمنزلة 

الجزء من الكلام وهو قبلها لم ينته بعد فلماذا تقولون هي لا تهدم الظهور بل 

 تهدمه كالقرينة المتصلة.



..................................................(83)الجزء الرابع عشر   

تصور غير صحيح لأن حق المتكلم في نصب قرينة منفصلة هو حق وهذا ال

طولي والا فإن الحق الأولي هو ان المتكلم إذا اراد مراده الاستعمالي أو الجدي فأنه 

ينصب القرائن المتصلة وليست المنفصلة لأن الأخيرة خلاف الظاهر الأولي لكل 

 متكلم.

كنه ان يعتمد على القرائن نعم لو لم يعتمد على القرائن المتصلة فأنه يم

المنفصلة فيما لو خالفت الظهور الأولي، وهنا خالفته، وهذه طريقة عرفية أو قل 

إن العرف اعتمدوها في مقام تقنين الحجية، وان المتكلم يمكنه ان يعتمد على قرائن 

منفصلة، وان الظهور الاولي وان كان تاماً ولكنه ليس بحجة، لأن حجيته مقيدة 

رينة المنفصلة، وهذا الأمر ليس تعبدياً إذ لا تعبد في عمل العقلاء ولا مجال بعدم الق

له في العرف، وهذه القرينة كالاستدراك فأنه وان انعقد الظهور الأول إلا أنه يبقى 

مجال للاستدراك بالقرينة المنفصلة، وهذا الاستدراك عرفي أيضاً ولكنه أقل اعتماداً 

 فأن الاعتماد عليها أكثر واغلب. مما هو على القرائن المتصلة

إذن يوجد تعهدات الأول ان المتكلم له ان ينصب قرينة متصلة على كلامه 

وإذا خالف التعهد الأول فأن له ان ينصب قرينة منفصلة، كالمخصص ونحوه، فأنه 

ان كان قطعياً فأنه يكشف على ان الظهور غير مراد لا أنه كاشف أنه لا ظهور له، 

ظهور الحالي هو الغلبة أو التعهد الأول وهو موجود حتى بعد مجيء فان ملاك ال

المخصص، فما في بعض الكلمات بأن القرينة المنفصلة ترفع الظهور غير تام بل 

 الظهور ثابت ولكنه غير مراد.



 (84........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وبعد اتضاح حال القرينة بشكل عام نتحدث عن كل من التقييد 

 والتخصيص والاظهرية كل على انفراد.

 التقييد

اما التقييد: وهو رفع اليد عن الاطلاق المنتج بمقدمات الحكمة باعتبار وجود 

دال على التقييد، وهو على قسمين: تارة يكون متصلًا وأخرى يكون منفصلًا، 

فعلى الاول: لا تعارض بين الدالين لأن معارضة الاطلاق للدال على التقييد فرع 

لهذه المقدمات فهو وارد على  تمامية مقدمات الحكمة ووجود دال متصل رافع

دليلية المطلق لا على مفاده، وهذا نحو من الورود يغاير الورود المتقدم، الذي هو 

ارتفاع موضوع أحد الدليلين بسبب الدليل الآخر، واما هنا فأن المرفوع ليس هو 

الموضوع بل دليلية أحد الدليلين بسبب الدليل الآخر، وهذا هو ملاك عدم 

عارض وسرايته الى دليل الحجية، إذ لم يبق بعد الورود المذكور استحكام الت

 دليلان، بل دليل واحد.

وعلى الثاني: فأن الملاك المتقدم للتقييد في الصورة الأولى لا تجري فيها الا 

إذا التزمنا بان مقدمات الحكمة التي هي منشأ الدلالة التصديقية الاطلاقية تتوقف 

 فيكون الدليل المنفصل على التقييد وارداً على على عدم الدليل ولو منفصلًا

ية قاعدة مقدمات الحكمة وبالتالي على دليلية معارضه؛ بحيث لا يحتاج تقديمه الى أ

فقد -ة فهو كالمتصل لا يحتاج بل يرفع مقدمات الحكمة زائدة ولو قاعدة القرين



..................................................(85)الجزء الرابع عشر   

ينصب قرينة مع أنه لو تم كلام المتكلم ولم  -ادعي ذلك في كلام بعض الاعلام

في نفس كلامه وقد انتهى فان دلالته الاطلاقية تامة، ومجيء المقيد المنفصل لا يرفع 

 الظهور الاطلاقي، وانما يوجب سقوطها عن الحجية.

وبرهانه: أنه لو كانت الدلالة الاطلاقية متوقفة على عدم القرينة المنفصلة 

بات الاطلاق في مورد ولانسد كما هي متوقفة على عدم القرينة المتصلة لما أمكن اث

باب المطلقات، لعدم إمكان احراز شرطه وهو عدم التقييد المنفصل، فيبتلي 

الظهور الاطلاقي بالاجمال وهو واضح البطلان، فأن المتكلم بمجرد الانتهاء من 

 كلامه ولم ينصب قرينة على التقييد فهو مطلق.

باصالة عدم  –لمنفصل عدم التقييد ا –أنه يمكن احراز الشرط  لا يقال:

القرينة أو باصالة عدم التقييد المنفصل وبضم هذا الأصل نحرز مقدمات الحكمة 

فأصالة عدم التقييد ترفع التقييد المنفصل وينتج عدم البيان الأعم من المتصل 

 والمنفصل.

: أن اصالة عدم القرينة واصالة عدم التقييد من الأصول اللفظية فأنه يقال

عبدية فهي مبنية على وجود نكتة من الكاشفية والظن النوعي وليست أصول ت

العقلائي، وهذه الأصول لا بد وان ترجع الى اصالة الظهور لا انها أصول تنقح 

اصالة الظهور وهذا معناه ان اصالة عدم القرينة، وغيرهما إنما تجري في موارد 

وان يكون موجوداً  تكون اصالة الظهور حجة ما لم يحرز القيد، وإن الظهور لا بد



 (86........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لكي يتمسك بها فلو قلنا ان موضوع مقدمات الحكمة عدم القيد المتصل فاصالة 

 عدم القيد هي اصالة الظهور.

إما لو عممنا المقيد وقلنا عدم البيان ولو منفصلًا فمع الشك في المقيد 

المنفصل يكون عندنا شك في أصل الظهور فلا يمكن التمسك باصالة عدم القرينة 

 جع اليها، فكيف يمكن التمسك بالاطلاق والظهور وهو غير جار.لير

واصالة عدم القرينة وغيرها ليست شيئاً آخر غير اصالة الظهور فإذا شككنا 

في القرينة المنفصلة فقد شككنا في الظهور وحيث ان اصالة عدم القرينة ليس تعبدية 

لة المقدمات هو عدم بل مرجعها الى اصالة الظهور، والنتيجة ان ما يدخل في جم

المقيد المتصل لا الاعم منه ومن المنفصل والا لزم الاجمال في تمام المطلقات ولم 

 يحرز اي اطلاق محرز بالمقدمات وهي لا تحرز الا مع المقيد المتصل لا المنفصل.

ولا يأتي هذا الكلام في القرينة المتصلة لأنها تنفى بشهادة الراوي السكوتية، 

فإن ظاهر حمله لامانة  –الراوي  –الاطلاق هي ظهور حالي للمتكلم  إذ ان اصالة

النقل، أنه لا يخون، فلو نقل عن الإمام )عليه السلام( افعل ولم يذكر ما ذكره 

الإمام )عليه السلام( من القرينة )ويجوز تركه( فيكون خائناً في مقام النقل، ولذا 

للمعنى، وعلى الدوام فأن القرينة المتصلة بشهادة الراوي فإننا ننفي القرينة المغيّرة 

 ننفيها بالشهادة السكوتية السلبية للراوي فهو يشهد بعدم القرينة المتصلة.

، وحاولوا التمسك وقد ذهب بعض المحققين )قده( الى عدم البيان الأعم

بالأطلاق عند الشك في المقيد المنفصل، إذ مع المتصل يرفع الظهور الإطلاقي، 



..................................................(87)الجزء الرابع عشر   

من ذلك نتيجتين، هما رفع إجمال المطلق، وبيان وجه تقديم العام  واستفادوا

على المطلق بدون حاجة الى مؤونة زائدة كالأخصية والقرينية، وذلك لأن العام 

يرفع المقدمات وهو بيان فعلي ومنجز فيما المطلق معلق على عدم البيان وبذلك 

عن وجه تقديم العام على يكون العام وارداً على المطلق، بلا حاجة الى التفتيش 

 المطلق كما في العامين من وجه.

، بأنه لو كان عدم البيان الأعم، ففي مورد البيان المنفصل إذا وقد أشكل

شك فيه فأنه لا يمكن التمسك بالاطلاق لإجماله وإذا لم يكن ظاهراً في الاطلاق 

تمسك فكيف يمكن التمسك به مع عدم احراز موضوعه، ويكون أشبه حالًا بال

 بالدليل في مورد الشبهة المصداقية.

من قبل هذا البعض: أن عدم البيان المطلق وإن كان  وأجيب عن الإشكال

جزءً من مقدمات الحكمة ولكن  لا بأن يكون عدم البيان المنفصل المتأخر شرطاً في 

إنعقاد الاطلاق المتقدم حتى يبتلى بالاجمال وعدم إمكان احراز الاطلاق فيه بل 

يكون الظهور الاطلاقي في كل زمان موقوفاً على عدم بيان القيد الى ذلك  بأن

الزمان فإذا ورد الخطاب المطلق ولا قرينة على التقييد انعقد بذلك ظهور يكشف 

بالفعل عن الاطلاق ويبقى هذا الظهور مستمراً ويراعى ما دام لم يجيء المقيد 

لمجيء البيان الكاشف عن ان المراد  المنفصل ومع مجيئه يرتفع ذلك الظهور الاطلاقي

 الجدي كان هو المقيد من أول الأمر.



 (88........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وهذا الدليل أشبه شيئاً باجازة العقد الفضولي على نحو الكشف حيث يكون 

العقد صحيحاً ويراعى الى حين مجيء الاجازة فإذا حصلت كشفت عن صحة 

 العقد من أول الأمر.

الدلالة الاطلاقية لانتفاء المقدمات، وفي المقام حينما يأتي العام فأنه يرفع 

فالبيان أمر نسبي ففي كل زمان له بيان، وقد فرّع على هذا التصوير للدلالة 

الاطلاقية نتائج من أهمها؛ تقديم العام على الاطلاق في مقام التعارض باعتبار 

 كون العام بياناً صالحاً لرفع الدلالة الاطلاقية المتوقفة على عدم البيان.

: أننا نسأل ما هو المقصود من ارتفاع الظهور وكشف القرينة المنفصلة ابهوجو

 عن ارادة المقيد من اول الأمر؟

هل هو ارتفاع حجيته لا أصل ظهوره وكاشفيته، فهذا بمعنى تمامية الدلالة 

الاطلاقية وعدم توقفها الا على عدم المقيد المتصل فتكون الدلالة الاطلاقية 

لاداتية من حيث انعقادها بمجرد انتهاء الكلام وعدم اتصال كالدلالة الوضعية ا

قرينة على الخلاف، الا أن هذا عكس مقصود المستدل فلا يكون وجهاً لتقديم 

 العام على المطلق.

أو هو ارتفاع ظهوره الفعلي وان القرينة المنفصلة تهدم الظهور التصديقي 

صل للتقريب المذكور، إذ إن للمطلق في إرادة الاطلاق وعندئذٍ لا يبقى معنى مح

أصل التصوير للبيان غير صحيح بأن يكون لكل زمان ظهور يختلف عنه في الزمان 

الآخر، والظهور ليس أمراً تعبدياً بل الظهور تصديقي حالي كاشف عن غرض 



..................................................(89)الجزء الرابع عشر   

المتكلم لاجل ايصال مرامه الى السامع، وهذا الكلام لصاحب الشعور الملتفت، 

ن مرامه بالخطاب، هذه هي حقيقة الظهور، فلو قال المولى فأن لكلامه ظهور لبيا

)أحل الله البيع( وكان في مقام بيان تمام مراده بشخص هذا الخطاب سوف ينعقد 

لكلامه ظهور بمجرد انتهاء كلامه، وان تمام مراده هو طبيعي البيع، وإن هذا 

يكشف ان الظهور الظهور تام سواءً جاء بقرينة أو لا، لأن مجيء القرينة بعد ذلك 

غير مراد وأنه غير مطابق لبيانه لا أنه لم يتم له ظهور، نعم القرينة ترفع حجية هذا 

 الظهور المنعقد.

هذا إذا كان المتكلم بصدد بيان تمام مراده بشخص خطابه المطلق، واما إذا 

كان بصدد بيان تمام مراده الجدي من مجموع كلامه لا خصوص خطابه المطلق 

هو الحال في مدرس يريد بيان مطلب من مجموعة من الدروس بحيث  خاصة، كما

لا يتضح المطلب الا بملاحظة مجموع الدروس لا خصوص الدرس الأول هذا قد 

يحصل في العلوم واما في محاورات العرف فلا، لأن انعقاد الظهور التصديقي 

يصدر منه للاطلاق لا يحصل الا بعد ملاحظة مجموع ما صدر من المتكلم أو سوف 

إذا كان المتكلم ممن يتدرج في مقام بيان مراده، وعلى هذا فسوف يعود محذور 

 الإجمال عند احتمال وجود المقيد المنفصل.

وليست من ثمة حالة أخرى وسطى بين الحالتين كي يقال: بأننا نفرض ان 

ظاهر حال المتكلم في كل زمان ان يفصح عن مراده بلحاظ مجموع ما صدر منه من 

لمات الى ذلك الزمان لأن ذلك يعني ان للمتكلم في كل زمان مراداً يختلف عنه ك



 (90........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

في الزمان الآخر باختلاف ما صدر عنه، وهذا خلف كون المتكلم له مراد واحد من 

كلامه، وان له حكماً واقعياً واحداً يكشف المخصص متى جاء عن حدوده وقيوده 

 من أول الأمر.

ن الرافع لهذا الظهور الاطلاقي بالنسبة لكل زمان هذا مضافاً الى ان يقال: بأ

هل هو الوصول للبيان أو يكفي وجوده الواقعي ولو لم يصل، اما الاول فلا معنى 

لادعائه لوضوح ان الوصول مربوط بالعبد لا بالمولى الذي صدر منه الخطاب، 

فخصوصية الوصول غير داخلة في تكوين الظهورات بل في الحجية والمنجزية 

 المعذرية فحسب.و

واما على الثاني: فيلزم فيه الاجمال في كل زمان احتمل فيه وجود القرينة 

على التقييد، لأنه على تقدير وجوده واقعاً يكون الاطلاق مرتفعاً في ذلك الزمان 

ولا يمكن التمسك فيه بأصالة عدم القرينة لنفي هذا الاحتمال لأن التمسك فيها 

 لاطلاق كما أشير إليه.فرع وجود كاشف فعلي عن ا

واما وجه تقديم المقيد المنفصل فقد تقدم وأنه بملاك القرينة العرفية وان ما 

يعده المتكلم لتفسير كلامه هو المحدد النهائي لمدلول مجموع كلامه، فلو أعد 

الاخص كان بياناً لتفسير الأعم، والكاشف النوعي هو بناء العرف على ذلك، مع 

 للمتكلم، وأنه يتبع ما يتبانى عليه أهل العرف والمحاورة.ضم أصالة التبعية 



..................................................(91)الجزء الرابع عشر   

 التخصيص وانواعه

وهو كالتقييد عبارة عن رفع اليد عن العموم والشمول الثابت بالوضع 

وادوات العموم لوجود دال آخر على التخصيص، وهذا الدال على نحوين، اما 

 متصل واما منفصل فالبحث في مقامين:

خصص المتصل بالعام ولا اشكال في تقديمه على العام المقام الأول: في الم

وانما وقع البحث عندهم في وجه تقديم الخاص وما هي النكتة في هذا التقديم وان 

العام بعد التخصيص هل هو حجة في الباقي مع ان نسبته الى تمام الباقي وغيره من 

التخصيص لم  مقادير الافراد غير المخصصة على حد سواء، أو قل ان العموم بعد

يكن مراداً بل الموضوع للعموم هو العام قبل التخصيص فإذا اراد ما بعده كان 

 خلاف ارادة العام.

والفرق بين العام والمطلق ان الدلالة في العام وضعية تصورية وفي الاطلاق 

منشأها مقدمات الحكمة، وبذلك تكون تصديقية، مع ان الأولى تصورية ففي 

 م القيد ثبوتاً من جهة عدم ذكره والسكوت عنه اثباتاً.الاطلاق استكشاف عد

وفي العموم فان الدال وضعي تصوري للعموم والاستيعاب لتمام مدخول 

اداة العموم، وارادة الخاص يكون مخالفاً لدلالة العام الوضعية التصورية، فأن هذا 

 العموم بعد مجيء الخاص لم يكن مراداً ثبوتاً.

قيد فهو خالف سكوتاً ودلالته تصديقية وفي العام وفي المطلق سكت عن ال

 دلالته وبيانه تصوري وتكون المخالفة فيه لما بُيّن بلحاظ المدلول التصوري الوضعي.



 (92........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وعلى هذا فتقديم الخاص على العام قد يحتاج لعناية كما سيظهر لا كتقديم 

 المقيد على المطلق فهو لا يحتاج لعناية زائدة.

بيان أقسام التخصيص لنرى ما يحتاج منها الى عناية وما وقبل ذلك لا بد من 

 لا يحتاج الى عناية، والتخصيص على انحاء:

ان ترد الخصوصية في مدخول الاداة بنحو القيدية كما لو قال:  النحو الأول:

أكرم كل عالم عادل، فأن العادل خصوصية جاء بها في مدخول اداة العموم 

ينعقد من اول الأمر عموم الا في العالم )عالم( وهذا تخصيص متصل، فلا 

وعليه فتكون اجزاء  -الصورة المقيدة –العادل، والأداة دخلت على المخصص 

المدخول هي الطبيعة المقيدة لا الطبيعة، ويكون انعقاد العموم بمقدار المدلول 

التصوري للمدخول وقد قيد بالمرتبة السابقة فهو حصة خاصة وحينئذٍ لا اشكال في 

  البحثين المتقدمين.كلا

إذاً العموم انعقد تصوراً في العنوان الخاص لا أنه كان عموم لتمام افراد العام 

ثم اخرج منه مقدار الخاص وعليه فلا موضوع للبحث الأول إذ هو لا يتصور إلا 

مع وجود دلالتان أحدهما للعام والاخرى للخاص، وهنا لا موضوع لوجود 

ن الظهور التصديقي وان احدهما مخالف للآخر ليبحث دلالتين تصوريتين فضلًا ع

 عن وجه تقديم ظهور الخاص على العام كي نفتش عن نكتة وملاك التقديم.

كما لا موضوع للبحث الثاني لأن تمام العام هو العالم العادل فلا شيء 

 مخالف لمدلول العام من أول الأمر، إذ لم يقتطع منه شيء أصلًا.



..................................................(93)الجزء الرابع عشر   

صيص بالاستثناء من قبيل )اكرم كل الفقهاء الا فقهاء : التخالنحو الثاني

السلطة( والعموم هنا قد تم والقيد المخصص هو من متممات الجملة فهي جملة 

 -وهو جملة ناقصة-تامة واحدة، ولكن أقتطع منها في الذيل بنحو الاستثناء 

رف وهذا الاستثناء ليس جزءً من مدخول الاداة ))كل(( لأنها لا تدخل على الح

فمدخول )كل( هنا هو الطبيعة غير المقيدة )الفقهاء( وأفيد الاخراج منها بنسبة 

ناقصة باداة اخرى تدل على نسبة ناقصة تقع في طرف الجملة التامة فأصبح بعد 

مجيء اداة الاستثناء ان مدخول اداة الاستثناء هو النسبة الاقتطاعية، وهنا تتم 

ء على العموم والاستيعاب وقبل ان تنتهي الدلالة التصورية لاكرام كل الفقها

الجملة التامة يجعل المتكلم لها طرف وهي النسبة الاقتطاعية، فالدلالة التصورية 

لأداة العموم في عالم التصور تامة ولكن جاء باقتطاع لها افادة نسبة ناقصة في طرف 

 الجملة التامة.

صوري عُقّب بالنسبة فهنا أداة العموم دلت على الطبيعة وهذا المدلول الت

الاستثنائية الناقصة وبها فأن التصور النهائي سوف يستقر على الاستيعاب 

والاقتطاع وهي دلالة تصورية تنشأ من نفس جعل الاقتطاع في طرف الجملة 

التامة، ففي مرحلة التصور يفهم الاقتطاع كما يفهم العموم وكل منهما مفاد بدال 

ي هو المستوعب الذي اقتطع منه، وعليه لفظي، والمدلول التصوري الوضع

فالمدلول التصديقي الذي يكشف عن الارادة هو المستوعب المقتطع منه، وهذا 

الظهور محفوظ في مرتبة المدلول التصوري في الجملة فلا يحتاج الى عناية، بمقتضى 



 (94........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يوجد  ان ما جاء به تصوراً بما دل عليه اللفظ انه مراد جداً للمتكلم واستعمالًا، فلا

 أي تهافت لنحتاج ونفتش عن نكتة التقديم لهذا على ذاك وبالعكس.

وبهذا يظهر أنه لا موضوع هنا أيضاً لكلا البحثين، فإن المدلول التصوري 

الواحد الجامع لتمام الجملة مع الاقتطاع هو نحو من التخصيص، كما لا موضوع 

 الاقتطاع.للبحث الثاني لأن الباقي تحت العام هو نفس العام بعد 

والشاهد على عدم الموضوع بكلا البحثين، إن الجملة مع الانشاء لو سمعت 

من غير ذي شعور انسبقت الى الذهن وليس ذلك الا على اساس المدلول 

التصوري للكلام من خلال حالته السياقية وتأثيرها بقطع النظر عن مدلوله 

ن التخصيص هنا غير التصديقي والارادة التصديقية من ورائه، ومعنى ذلك ا

فهذا النحو كالنحو الأول وان  –استعمالية وجدية  –مربوط بالإرادة التصديقية 

 التخصيص ثابت بمرحلة المدلول التصوري.

التخصيص بما لا يكون قيداً لمدخول الاداة ولا يكون جزءً  النحو الثالث:

تعقبت جملة العام  للجملة التامة الدالة عليه كالاستثناء وإنما يكون بجملة مستقلة

ودلت على خلاف حكمه فتكون نسبتها المنطقية الى العام هي العموم والخصوص 

المطلق من قبيل )لا يجب اكرام أي عالم، واكرام الفقيه( هنا كيف يتم تقديم 

الخاص على العام بلحاظ ما هو مدلول الفاظ العموم فإن دلالتها قد تمت وكذا 

وريتان متنافيتان الأولى ) اي عالم لا يجب اكرامه( دلالة الخاص فهنا دلالتان تص



..................................................(95)الجزء الرابع عشر   

والفقيه يجب اكرامه، وقد ذكرت عدة محاولات لبيان وجه التقديم، وكون العام 

 حجة في تمام الباقي.

 

 محاولات تقديم الخاص على العام المستفادين من دلالتين

: يوجد مدلول تصوري ثالث على طبق الخصوص فيما لو المحاولة الأولى

عقبت جملة الخاص لجملة العام لأن سياق التعقب بين جملتين متنافيتين تكون ت

نسبة موضوع احدهما الى موضوع الأخرى نسبة العموم والخصوص المطلق وهذا 

يعطي للكلام ظهوراً تصورياً ثالثاً هو العام المقتطع منه بمقدار الخاص فيكون هو 

التامة لا الناقصة كالاستثناء فما  المدلول التصوري النهائي للكلام بنحو الجملة

ينتقش في الذهن هو هذا المدلول العام المقتطع منه مقدار الجملة الخاصة، على 

 اساس تعقب الجملتين موضوع لذلك أو أن ما يأنسه الذهن أو ينتقش فيه.

وعلى هذا الاساس لا حاجة الى أية مصادرة في تقديم الخاص على العام 

كون حكم هذا القسم حكم القسم الثاني وبنفس صيغة غير حجية الظهور بل ي

 الاجابة عن السؤالين.

الا ان هذا غير مطابق للوجدان العرفي والذوق العقلائي إذ لا وجه ولا منشأ 

فيما قيل بانتقاش مدلول تصوري نهائي في الذهن من تعاقب الجملتين والمنبه على 

كلا التصورين، تصور الجملة ذلك انه لو سمعت من جدار فأنه ينتقش في الذهن 

العامة، وتصور الجملة الخاصة إذ هما جملتان تامتان لا تنافر بينهما، والانتقاش 



 (96........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

انما هو في عالم الالفاظ والنسب التحليلية الناقصة وليس بالنسب الحقيقية التامة، 

ففي تلك النسب ونتيجة التنافر تأتي أحدى الصور الى الذهن لا كلتاهما فإن 

لقيد منافية لصورة ومباينة للمطلق وان كان من حيث الدلالة الوضعية فيها صورة ا

أقل وأكثر، وفي مقام التصور فأن الصور الحاظرة في الذهن صورتان متباينتان على 

ما حقق في بحث المطلق والمقيد وما تستقر في الذهن الا واحدة وهي ما يأنسها 

صورة المستقرة في الذهن هي الرجل الذهن كما في مثال رأيت أسداً يرمي فإن ال

الشجاع لا الحيوان المفترس فالنسبة في المثال نسبة ناقصة لا حقيقية لها طرفان، 

بخلاف العام فإن أكرم كل عالم نسبة تامة، وكذا لا تكرم الفساق فهنا نسبتان 

تامتان حقيقيتان تأتيان للذهن بلا تنافر وليس مفادهما مفاد واحد لتأتي أحدهما 

 ما في النسب الناقصة.ك

وعلى هذا فلا الوضع ولا الانس الذهني يساعدان على ان المنتقش في 

الذهن صورة واحدة وهي المستقرة في الذهن، وفيها ترديد ليكون الانس هو المعين 

 لأحدهما دون الأخرى، بل هي صورة واحدة ومفهوم افرادي اما هذا او ذاك.

متين الى نسبة ناقصة، وهو غير ممكن فما وهذه المحاولة حولت النسبتين التا

 ذكره من الدلالة التصورية الثالثة لا أثر له فهذه المحاولة غير تامة.

ان الحديث في هذا القسم عن جملتين  وبتعبير السيد الشهيد الصدر )قده(:

مستقلتين يوجد بينهما تناقض منطقي وواضح ان عدم التناقض من شؤون مرحلة 

 لا التصوري فلا يكون منشأ للتأثير في المداليل التصورية. المدلول التصديقي



..................................................(97)الجزء الرابع عشر   

: للمحقق النائيني )قده(: بأن تقديم الخاص على العام مع المحاولة الثانية

كون جملته تامة لأن الخاص المتصل ولو في جملة تامة يمنع من انعقاد العموم لأن 

له اللفظ خلافاً  أداة العموم موضوعة لما يراد من المدخول لا ما هو الموضوع

لصاحب الكفاية فأنها موضوعة لعموم ما وضع له اللفظ، وما ينطبق عليه 

 المدخول، لأن انطباقه قهري عليه.

وعلى هذا فسوف تكون دلالة الأداة على العموم في طول الاطلاق وجريان 

مقدمات الحكمة، إذ هي ما يحدد المراد من المدخول، ويكون كل ما يمنع عن 

ثبات اطلاق مدخولها رافعاً لموضوع دلالتها على العموم، فلو جاء بما جريانها لا

يدل على القيد سواءً بنحو النسبة التامة المستقلة أو بنحو النسبة الناقصة فأنه يمنع 

عن تمامية المقدمات، وفي المقام فإن الخاص المتعقب للعام صالح للبيانية فهو مانع 

وإن لم يكن جزءً من مدخول الأداة فيرتفع عن جريان مقدمات الحكمة بمقداره 

موضوع العموم ولا ينعقد من أول الأمر الا بمقدار الباقي الذي قد تمت فيه 

 مقدمات الحكمة، وان مراده هو الطبيعة المقيدة.

ولو تم هذا البيان فأنه يحل كلا الاشكالين فإن العام ابتداءً قد انعقد لتمام 

وأنه بلحاظ الدلالة التصورية واحدة  –لطبيعة مع القيد أي ا –افراد الطبيعة المقيدة 

وليست اثنين ليسأل عن وجه تقديم أحدهما على الأخرى كما لا حاجة الى 

 البحث الثاني إذ تمام الباقي هو تمام مفاد العام.



 (98........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ولكن المبنى غير مقبول والنكتة في عدم تمامية المراد من المدخول الذي ينقحه 

ات الحكمة هو أنه مدلول تصديقي وأداة العموم مدلولها الاطلاق ببركة مقدم

وضعي ودلالتها تصورية للاستيعاب فلا يعقل ثبوتاً على ما يراد من مدخولها إذ 

معناه ان الأداة لا مدخول وضعي لها وهذا خلف مبنى ان دلالة الأداة تصورية لا 

رفعنا اليد عن احدهما  تصديقية، فإذا قبلنا المبنيين معاً فالكلام غير صحيح الا اذا

اما بالقول بأن الدلالة الوضعية للأداة تصديقية، واما بالقول بان الدلالة الاطلاقية 

تصورية لا تصديقية وكلاهما باطل ولهذا لو لم تكن أداة فلا مدلول تصديقي، 

والمدلول الوضعي بحسب قانون اللغة تصوري ينتقش في الذهن عند سماعها ولو 

 فالجواب غير تام. من غير ذي شعور

هذا مضافاً الى ان الالتزام بهذا المسلك لا يجيب عن السؤال الأول في وجه 

تقديم الخاص على العام فيما لو فرض ان دلالة الخاص كانت أيضاً بالاطلاق 

ومقدمات الحكمة كما لو فرض ان دلالة صيغة الأمر على الوجوب بالاطلاق 

الفقيه( فأنه في مثل ذلك كما يمكن جعل وورد )لا يجب اكرام أي عالم واكرم 

الخاص قرينة على العام ورافعاً للاطلاق فيه يمكن العكس واعتبار العام رافعاً 

 للاطلاق ومقدمات الحكمة الجارية في صيغة الأمر فيحمل على الاستحباب.

ان يتقدم الخاص على العام بمناط الأظهرية حيث يكون العام  المحاولة الثالثة:

للخاص وان انعقد العام في عمومه والخاص في خصوصه بلحاظ المدلول  محكوماً

التصوري، ولكن المتكلم يريد من العام والخاص، ونكتة اظهرية الخاص ان دائرته 



..................................................(99)الجزء الرابع عشر   

أضيق ويمكن ان يراد جداً بخلاف العام فأنه يمكن ان يراد به جداً العام ويمكن ان 

هر من العام في ارادة الخاص يراد به جداً الخاص، وعليه فالأول أصرح أو أظ

فيتقدم عليه جداً في مقام الكشف عن الدلالة التصديقية مع بقاء الدلالة التصورية 

 لكل منهما على حالها.

فهنا دلالتان ونسبتان تامتان في الذهن بلا تنافر بينهما فأنهما يأتيان معاً الى 

يقع تنافي بينهما في مقام الذهن لأنهما مدلولين لدالين ولكن المراد الجدي أحدهما ف

 الكشف عن المدلول الجدي، فيقدم الخاص لأنه أقوى وأظهر من العام.

، اذ لا يختص تقديم الخاص على العام بالاقوائية وهذا الجواب غير تام

والاظهرية، إذ قد ينعكس الأمر فيكون العام أقوى ظهوراً من الخاص كما لو قال: 

قيه فأنه يحتمل ان يراد من اكرام الفقيه استحباب لا يجب اكرام العلماء واكرم الف

اكرامه، وذلك لأن اكرم ان التزمنا بدلالته على الوجوب بالاطلاق ومقدمات 

الحكمة التي تكون اضعف من دلالة الأداة على العموم فلا بد وان يحمل الأمر في 

يغة الخاص على الاستحباب حينئذ لاقوائية دلالة العام اللفظية على اطلاق ص

الأمر الحكمي مع أنه لا اشكال عندهم بتقديم الخاص فالنكتة إذن ليست هي 

 الاقوائية في الظهور.

ولو تم هذا التفسير فأنه يعالج السؤال الأول وأما الثاني عن وجه بقاء حجية 

العام في تمام الباقي، فلا يعالج بهذه المحاولة، ولذلك التجأ اصحاب هذه المحاولة 

للاجابة عن السؤال الثاني، وهو دعوى: التبعيض في الدلالات من الى بيان آخر 



 (100........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حيث الحجية، من حيث دلالة العام على ارادة تمام افراده فكل فرد منها يكون 

مراداً ضمناً وعندما تسقط ارادة بعض الافراد بالتخصص لا موجب لسقوط الباقي 

 بل يبقى العام حجة في دلالاتها التضمنية الأخرى.

هذا البيان الى الشيخ الانصاري )قده( مع حمل كلامه على ارادة  وقد نسب

 مرحلة الدلالة الاستعمالية التي تكون على وزان المدلول التصوري للكلام.

: بأن الدلالة الاستعمالية هي الدلالة على ارادة اخطار وقد اشكلوا عليه

قد استعمل اللفظ في المعنى الموضوع له اللفظ في ذهن السامع، فإذا لم يرد العموم ف

غير ما وضع له رأساً، واما تمام الباقي أو بعض تمام الباقي مما لا دليل عليه، إذ لا 

توجد الا دلالة استعمالية على العام ومجرد مجيء المنفصل لا تجعل العام مستعملًا 

لم مجازاً في تمام أو بعض الباقي فمن اين ثبت ان المتكلم اراد تمام الباقي أو بعضه؟ و

يستعمل اللفظ فيه بعد عدم ارادة المعنى الحقيقي والمخصصات لا تكون قرينة على 

المجاز في الاستعمال في غير تقييد المدخول أو الاقتطاع منه بالاستثناء فمرحلة 

المدلول الاستعمالي لا تتأثر بالقرائن وانما القرينة تؤثر في مرحلة المدلول الجدي 

العلماء من قبل شخص المتكلم وان الدلالة فالاستعمال استعمله في كل 

الاستعمالية قد اخطرها واحضرها في ذهن السامع فلا معنى للانحلال بلحاظ 

المدلول الاستعمالي الاخطاري وانما الانحلال بلحاظ المدلول الجدي إذا كان للعام 

افراد عديدة فهو بلحاظ هذا مراد جداً وبلحاظ ذاك مراد جداً بخلاف الاكرام 

لفساق غير جدي، فهنا ظهورات متعددة ولو انحلالية ضمنية وبعضها مستقل عن ل



..................................................(101)الجزء الرابع عشر   

البعض فأرتفاع بعضها لا يخل بالباقي لو سقطت البعض بالقرينة المنفصلة وهذا 

الكلام لا يتم في العموم المجموعي الذي مفاده حكم واحد )اكرم العشرة الا محمداً( 

وقع على العشرة وهو مقطوع العدم لا  بحسب عالم الجد ولكن مدلوله الاستعمالي

يراد في عالم الجد والتشريع وغيره لا يوجد دال عليه بمرحلة المدلول الجدي 

التصديقي وهو حكم بوجوب اكرام التسعة أو بوجوب اكرام الثمانية فهذا خلاف 

الظهور فلا يصح التمسك به لاثبات وجوب تمام الباقي إذ ليس الا حكم واحد 

دلول الاستعمالي وهو واحد وغيره لا يراد فكيف يصح التمسك على طبق الم

بالعام في الباقي إذ لا دلاله عليه  فلا مدلول استعمالي له وبلحاظ المدلول الجدي لا 

 الانحلال.

: بأن القرينة المتصلة لها مدلولان واجيب عنه في مبحث العام والخاص

العام المجموعي وسلبي ان من  ايجابي وسلبي والاول ان محمداً لا يجب اكرامه في

عداه مطلوب لأن له مقصود جدي لا احكام متعددة فنصب قرينة ان المراد 

الاستعمالي ليس مراداً فالمجموع ليس مراداً ولو كان مراده الجدي غير العام لكان 

بيّن، ولم يبين الا خروج محمد فيكون مثل هذا المخصص المتصل قرينة على 

محمد، فله دلالة مطابقة ان محمداً خارج ودلالة التزامية ان ما الجانب السلبي لغير 

عداه باق في الجدية وبما انه حكم واحد فيكون موضوعه تمام الباقي فلو كان 

المخصص متصلًا انعقد الظهور التصديقي في تمام الباقي وان كان منفصلًا فيكون 



 (102........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

للظهور كان على تقدير  رافعا للحجية للقاعدة كلما كان على تقدير اتصاله هادماً

 انفصاله رافعاً للحجية، فالقرينة تامة.

ومن هنا طبق المحقق الأخوند )قده( والخوئي )قده( هذا البيان على مرحلة 

الدلالة الجدية للكلام، بتقريب: ان هناك دلالات جدية بعدد الافراد فكل فرد 

فإذا سقط بعض  يشمله العموم يكون ظاهر حال المتكلم دخوله في مراده الجدي،

 تلك الدلالات فلا وجه لسقوط الباقي.

واجاب عنه السيد الشهيد )قده( بعد ذكره جواب السؤال الثاني: أنه غير تام 

في العموم المجموعي ولو فرض تماميته في العموم الاستغراقي كما أشرنا الى ذلك في 

ية عديدة تنبيهات الاستصحاب إذ لا توجد في العموم المجموعي دلالات تصديق

بعدد افراد العام، بل هناك دلالة تصديقية واحدة على ارادة المجموع كموضوع 

واحد ذي حكم واحد في حين ان مبنى حجية العام في تمام الباقي لا يفرق فيه بين 

 العام المجموعي والعام الاستغراقي.

وبامكان صاحب هذا الوجه ان يجيب عن ذلك، بأن المجموع في العموم 

ي محفوظ ولكن في مرحلة تعلق الحكم وبلحاظ اعتبر امراً واحداً فهو في المجموع

حال الاعتبار واحد لا انه حقيقة واحد، فتعدد الارادات محفوظ، ولو سلم ما ذكره 

تمام لا ل الصادق هو عنوان بعض الموضوع فكيف يصدق عنوان تمام الباقي، ب

 الباقي.



..................................................(103)الجزء الرابع عشر   

ة بلحاظ الجواب الثاني وذلك لأن ومع ذلك فإن هذه المحاولة أيضاً ليست تام

ضمنية الارادة بلحاظ العام غير ضمنيتها بلحاظ تمام الباقي وما قيل في الجواب هو 

حجيتها ضمن العام قبل سقوط بعضه، وهي ليست عين الضمنية للعام المخصص 

 كما هو واضح.

عام : ما ذكره المحقق النائيني )قده( ان تقديم الخاص على الالمحاولة الرابعة

بملاك القرينة، وقد تقدم ان القرينة هي الدلالة المعدة اعداداً نوعياً لتفسير دلالة 

سابقة وتحويل مفادها الى مفاد آخر، وهي تكون بمرحلتين بمرحلة الدلالة التصورية 

 وبمرحلة الدلالة التصديقية استعمالية كانت أم جدية.

ص المتعقب للعام يشكل فإذا أريد القرينة بلحاظ المدلول التصوري والخا

سياقاً يعطي للكلام مدلولًا تصورياً ثالثاً بتحصيل من المزج بين الدلالتين فهذا 

رجوع الى المحاولة الأولى، والظاهر ان اصحاب هذه المحاولة لا يقصدون القرينية 

 بلحاظ هذه المرحلة.

يكون  وان اريد القرينة بلحاظ المدلول التصديقي، وان الخاص المتعقب للعام

مفسراً للمدلول التصديقي الاستعمالي للعام، فملاك تقديم الخاص المتصل يكون 

نفس ملاك تقديم الحاكم مع فارق ان القرينة في الخاص معدة اعداداً نوعياً وفي 

الحاكم معده اعداداً شخصياً فكان لا بد من افتراض وجود قرار نوعي على اعداد 

ديقي من العام، وهو بضم اصالة المتابعة يحقق الخاص عرفاً لتفسير المدلول التص



 (104........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

صغرى نكتة الحكومة وان ما يعده المتكلم لتفسير كلامه يكون ظهوره هو المعول 

 عليه في فهم مراده كما مر في بحث القرينية.

وهذا التخرج لتقديم العام تام، واما الجواب عن السؤال الثاني فقد إلتجأ 

على اساس ما تقدم في المحاولة السابقة، وتقدم اصحاب هذه المحاولة الى علاجها 

 أنها لا تنفي بحل الاشكال في العام المجموعي.

والصحيح: أنه يمكن تخريج حجية العام في تمام الباقي، وهي كون الخاص 

قرينة نوعية على خلاف العام وانها لا تختص بالجانب السلبي الاخراجي من 

ص من العام فحسب، بل الخاص معد نوعاً القرينة، وهو اخراج مقدار مدلول الخا

للقرينيه بأصله على الجانب السلبي وهو اخراج مقدار الخاص وبحدّه على الجانب 

الايجابي وهو كون العام الباقي بتمامه داخلًا تحت العموم أي كونه محدداً للعام 

 ومفسراً للمراد منه كما هو حال الحاكم تماماً، إلا من ناحية الكاشف، حيث في

 الحكومة شخصي وفي الخاص نوعي على ما تقدم بيانه.

 المقام الثاني: في التخصيص المنفصل.

وهنا لا تفيد المحاولات السابقة في التخصيص بالمتصل لاثبات تقديم الخاص 

 المنفصل على العام ما لم تضم مصادرة جديدة زائدة على المصادرات المتقدمة.

لعموم ما يراد من  ةبتنية على ان الأداة موضوعية المنعم، تستثنى المحاولة الثان

مدخولها بحيث كان لا بد من تحديد المراد في المرتبة السابقة بالاطلاق ومقدمات 

الحكمة، فأن هذه المحاولة لو ضم اليها الرأي القائل بأن الاطلاق يتوقف على عدم 



..................................................(105)الجزء الرابع عشر   

لخاص المنفصل، البيان الأعم من المتصل والمنفصل ما كانت وافية  لتخريج تقديم ا

الا ان القول بان الاطلاق متوقف على عدم البيان الأعم غير تام، بل الاطلاق 

 متوقف على عدم البيان المتصل.

كما ان المحاولة الثالثة القائمة على اساس تقديم الخاص لاظهريته، لإنه لو 

 أيضاً. أريد منها التقدم في الحجية مع انعقاد كلا الظهورين ذاتاً لجرت في المقام

واما لو أريد تقدم الظهور الأقوى على الظهور الأضعف في مقام التأثير 

لايجاد ظهور نهائي يكشف عن المراد، فمن الواضح ان هذه النكتة مختصة 

بالمخصص المتصل ولا يمكن تعميمها الى المخصص المنفصل الا مع افتراض 

 مصادرة أخرى.

التي يحتاج إليها بالتخصيص وينبغي السؤال عن هذه المصادرة الأضافية 

 بالمنفصل فأنه يمكن توضيحها بافتراض احدى الحالات التالية:

الحالة الأولى: افتراض كون المخصص المنفصل متصلًا في مقام اقتناص المراد 

من الكلام وان كان بحسب الكلام منفصلًا، من قبيل ما إذا أخذ المتكلم السعال الى 

عليه ثم بعد ارتفاع السعال أو الغشوة أتم كلامه وذكر  فترة في اثناء كلامه أو غشي

الخاص، فأنه في مقام النظام العرفي في المحاورة فأنه لا اشكال في اعتبار الخاص 

متصلًا بالعام والفاصل الزمني الواقع بينه وبين العام ملغى في مقام اقتناص المراد، 

عام بدعوى أنه لم يوصل به ولذلك لا يقتنص السامع مراد المتكلم بمجرد سماع ال

 مخصصاً وإنما ينتظر الى ان يفيق ليرى ماذا يعقب عليه.



 (106........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ويلحق بهذه الحالة ما لو كان هناك شاهد حال أو مقال يشهد بان كلام 

المتكلم سوف يذكره منقطعاً كالاستاذ المحاضر في موضوع واحد خلال أيام عديدة، 

 ان شاهد الحال يثبت انه شخص وهو وان كان خلاف النظام العام للمحاورة الا

يتدرج في مقام بيان تمام مراده بتقطيع الكلام الواحد، فيذكر العام في وقت الخاص 

والخاص في وقت آخر، فأنه حينئذ يكون الخاص متصلًا في كلام هذا الشخص من 

 حيث كشفه عن المراد التصديقي وإن لم يكن متصلًا بلحاظ مدلوله التصوري.

لحالة لا يحتاج الى أية مصادرة اضافية على ما تقدم في وفي مثل هذه ا

التخصيص المتصل الا باعتبار  مخالفة التقطيع مع الوضع اللغوي العرفي والاعتيادي 

ولذا فهو بحاجة الى نص على ان المتكلم يخالف العرف العام في الوضع الاعتيادي 

مكتملًا وصالحاً لاقتناص  وانه يلغي الفواصل الزمنية عن التأثير في افتراض الكلام

 المراد منه.

 ويلاحظ على هذا البيان:

أولًا: انه توسيع لدائرة المخصص المتصل وليس أمثله للمخصص المنفصل 

الذي هو محل الكلام، لأن الفواصل ان كانت قهرية أو ما يثبت بشاهد حال أو 

 ري.مقال فهي جزء من كلام واحد حدث فيه انفصال اختياري للمتكلم أو قه

على ان المدلول المقتنص من الكلام قبل الايقاف تصوري وليس بتصديقي 

ليصير مثالًا للمخصص المنفصل كما هو الحال في محاضرة الاستاذ قبل الدخول الى 



..................................................(107)الجزء الرابع عشر   

بيان مراده فان المستمع يبقى منتظراً لاتمام محاضراته ليصل الى المطلوب لوضوح 

 لموضوع.انتظار المستمع اتمام المحاضر كلامه في ا

والشاهد على ذلك ان المتكلم في الفاصل القهري وكذا المحاضر لو لم يحصل 

المانع القهري في الأول واتساع الوقت أو امكانية الاستمرار في المحاضرة لما حصل 

 الا المدلول التصوري المطابق للجدي مع عدم نصب قرينة على الخلاف.

تكلم خلاف النظام العام فلا تبقى وثانياً: ان المتكلم اذا ثبت من حاله ان ي

قيمة لكلامه بعد كونه مخالفاً للقرار النوعي العرفي القائم على ذكر كلامين 

منفصلين متنافيين يكون الثاني بعد الاول المنتهي والمنقطع والذي يكون له مراد 

 تصديقي ثابت، فهذه المحاولة غير تامة.

على اعطاء حكم الاتصال  الحالة الثانية: ورود تعبد من قبل المتكلم

للظهورات المنفصلة وترتيب الآثار الشرعية عليها رغم كون الكلام غير متصل 

حقيقة، وهذا المعنى يعقل في حق الشارع ولا يحتاج الى أية عناية ومصادرة غير 

 ثبوت أصل التعبد والتنزيل.

ار وهذه المحاولة تصح في العرف الخاص، كالعرف القانوني الاعتباري وأصد

القوانين المتأخرة الشارحة للقوانين المتقدمة المجملة، واما خارج هذا النطاق في 

 العرف العام وتباني العقلاء وجريان عادتهم على ذلك فلم يثبت.



 (108........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الحالة الثالثة: ما إذا لم يفترض شيء مما سبق ويحتاج تقديم الخاص على 

درة التي كنا نحتاجها في العام الى افتراض مصادرة جديدة هي توسيع لنطاق المصا

 بعض اقسام التخصيص بالمتصل، وذلك:

بأن )يقال(: ان البيان المنفصل الخاص المعد لتفسير ما هو المراد من العام لا 

يختص بفرض الاتصال بل يجري في فرض الانفصال أيضاً، وان هناك قرار نوعي 

ى ما تقدم بيانه، وقلنا تابعه المتكلم واعتمد عليه في بيان مراده من كلامه الأول عل

ان هناك حق طولي للمتكلم بعد حقه الأول في ان له الحق في تفسير كلامه وان 

القاعدة موضوعها قبل الانتهاء من كلامه، وهي في مورد القرينة المنفصلة لا 

موضوع لها لفرض انتهاء المتكلم من كلامه، وان القرينة المنفصلة لا تأثير لها في 

تصديقي المنعقد للكلام، ولكنه لا يكشف عن المراد الجدي حجية الظهور ال

للمتكلم، وهذا الظهور المنعقد سوف تواجهه القرينة المنفصلة فيما لو ابعدت ولهذا 

لا بد من تضييق دائرة حجية الظهورات وهذه هي المصادرة الاخرى التي يأتي بها 

ق في نصب قرينة منفصلة المتكلم في مقام كشفه من المراد وتحديده، وان للمتكلم ح

فيما لو خالف الحق الأول والظهور الحالي للمتكلم في تفسير كلامه وبيان المراد منه 

قبل الانتهاء منه، وهذه طريقة عرفية أو قل ان العرف اعتمدها في مقام تقنين 

الحجية وان المتكلم يمكنه ان يعتمد على قرائن منفصلة وان الظهور الاولي وان كان 

ولكنه ليس بحجة لأن الحجية مقيدة بعدم القرينة المنفصلة فهي كالاستدراك تاماً 

للمتكلم وان بامكانه ان ينصب قرينة منفصلة وهذا الاستدراك عرفي وان كان اقل 



..................................................(109)الجزء الرابع عشر   

تعارفاً من نصب قرينة متصلة وانها اكثر اعتماداً من القرينة المنفصلة، وهذه 

)قده( والتي ارسلها ارسال المسلمات التوسعة هي التي عبر عنها المحقق النائيني 

كأصل، من أن كلما كان على فرض اتصاله قرينة هادمة للظهور كان على فرض 

 انفصاله قرينة هادمة للحجية.

الا ان هنا في مورد التخصيص بالمنفصل قد يكون الأمر دائر بين ان يكون 

ه مخالفة المتكلم قد جعل الخاص قرينة على العام أو بالعكس بعد ان صدر من

المتصل بين القرينة وذي القرينة على أي حال، ولكن على تقدير جعل الخاص 

قرينة منفصلة فيه مخالفة وعلى تقدير العكس فيه مخالفتان إذ جعل العام قرينة على 

الخاص بعد صدروه أولًا خلاف الطبع العرفي جداً لأن الكلام المتأخر قد لا يكون 

عن السامع وعلى هذا فيكون الأمر من الدوران بين  متعيناً في نظر المتكلم فضلًا

الأقل والأكثر في المخالفة والمؤونة والمتيقن هو مخالفة واحدة وهو القرينة المنفصلة 

لأن ما هو القرينة المفسرة للكلام هو المتصلة والمفروض عدم الاتصال، وعليه 

لعام قرينة على الخاص فتنفى الزيادة بأصالة عدم المخالفة الزائدة وهي ان يجعل ا

المتأخر، وهكذا يتضح ان التخصيص بالمنفصل لا بد من تخريجه على اساس نكتة 

 (1)القرينيه العامة.

                                                           

 ما لا بأن الأولوية لا معنى لها وأن ما يعد قرينة لا ينقلب الى –مبحث العدالة –هذا وقد بينا في مبحث الفقه  (1)

يكون قرينة، وما لا يكون قرينة لا ينقلب الى القرينة، من جهة ارتباط الكلامين بنحو لا يصلح ما لا يكون قرينة أن 

  يكون قرينة.



 (110........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 الأظهر والظاهر

ويعني بهما ان هنا دلالتين متنافيتين مع امتياز لأحدهما على الأخرى بكونها 

ين، والاتفاق أقوى وأصرح، وهما قد يكونان متصلتين في كلام واحد أو منفصلت

 على تقديم الأظهر في كليهما فالبحث يقع في مقامين:

 المقام الأول: تقديم الأظهر في المتصلين بوجوه

فقد قالوا بتقديم الاظهر وأنه يهدم ظهور الظاهر، وتخريج ذلك بأحد 

 وجوه:

الوجه الأول: وهو ان يفترض وقوع التزاحم بين المقتضيين للظهور 

في مقام التأثير لتعيين الصورة النهائية المستقرة في الذهن التصوري من كل منهما 

عن اللفظ  فيتغلب المقتضي  الأقوى في مقام التأثير والمتمثل بالظهور الأظهر بحسب 

الفرض، وهو ما يستقر في الذهن على نفس طريقة تحليل المجازات، ففي القول 

قتضيه  لفظ )الاسد( )رأيت أسداً يرمي( يزاحم مقتضيان  تصوريان احدهما ما ي

من صورة الحيوان المفترس لا الرجل الشجاع، وما يقتضيه لفظ )يرمي( من صورة 

الرمي بالنبل لا النظر، وهنا تتسابق هاتان الصورتان الى الذهن، إذ هما معاً غير 

ممكن، فلا بد من أحدهما هي ما تأتي الى الذهن وهي ما يألفها ويأنسها وانما قلنا 

ابة ارادة المعنيين معاً في الذهن، وأنه لا يتقبل صورة الحيوان المفترس غير ممكن لغر

الذي يرمي بالنبل، فلا محالة يقع التزاحم بين المقتضيين المذكورين وتغلب اقواهما 



..................................................(111)الجزء الرابع عشر   

لا محالة في تثبيت الصورة النهائية من بين الصورتين وهما الحيوان المفترس الذي 

رمي بالنبل على ما تقدم شرحه في مبحث يرمي بالنظر، والرجل الشجاع الذي ي

القرينة بلحاظ المدلول التصوري، والتطبيق هنا وان كان في مدلولي الكلمتين 

المستعملتين في جملة واحدة فهو تحليل للاستعمالات المجازية الا ان نفس الفكرة قد 

ه يدعى تطبيقها في مورد الظاهر والأظهر اللذان يكونان جملتين مستقلتين، وعلي

فلا يحتاج في تقديم الأظهر الى أية مصادرة اضافية زائدة على كبرى حجية الظهور 

 كما هو واضح.

: أنه مما لا يمكن المساعدة عليه لما تقدم فيما سبق بأن القرينة بلحاظ وفيه

المدلول التصوري اما ان تكون بالوضع أو بالمناسبة وبكلاهما لا يتم في الجملتين 

 الظاهر والأظهر.المستقلتين كما في 

وبعبارة ان الظاهر والأظهر قد يصدقان معاً في عالم التصور ويجتمعان ومن 

هنا يتصور اجتماع النقيضين ولكنهما في مرحلة الصدق لا يجتمعان في مرحلة 

المدلول التصديقي، فإذا كان للمتكلم ارادة وقصد ولم يكن في مقام الهزل واللعب 

ما على طبق الظاهر واما على طبق الأظهر وهنا يقع بل كان في مقام الجد فقصده ا

التنافي بينهما بلحاظ الكشف التطبيقي عن الصدق، اما في الاخبار بقصد الحكاية 

واما في الاستثناء وهو نحو تصديق بوجود جعل وراءهما، وهنا يحصل التنافي، فهنا 

خر، وليس مدلولان تصوريان لا تصديقيان جديان فيكون احدهما وارداً دون الآ



 (112........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مدلولًا تصورياً واحداً يدور أمره أو يتردد الذهن فيه بين صورتين أحدهما مأنوسة 

 له دون الأخرى لتأتي الأولى دون الثانية كما في النسب الناقصة.

الوجه الثاني: أن لا يقع التزاحم بين مقتضي الظهورين التصوريين كما إذا 

كما إذا قال ))اكرم العلماء، ولا  فرض أنه لا يصعب على الذهن تصورهما معاً،

بأس بترك اكرامهم(( أو ))بيع العذرة سحت ولا بأس ببيع العذرة(( فإن معنى 

الجملتين معاً ينطبع في الذهن على حد سواء، فإن معنى الجملتين وصورتيهما 

تنطبعان في الذهن على حد سواء إلا أنه لا يمكن التصديق بارادتهما معاً فيكون 

لحاظ مرحلة المدلول التصديقي، فإذا كان أحدهما أقوى نتيجة قوة في التزاحم ب

الدلالة الوضعية كما يقال بالعام بالنسبة للمطلق، أو قوة في الدلالة الاستعمالية، 

فإن مخالفة هذا الأقوى ظهوراً،أشد من مخالفة الأضعف ظهوراً لأن في الأول 

لاف الثاني فإن فيه مخالفة واحدة وفي مخالفتين هما مخالفة الظهور ومخالفة الاشدية بخ

مقام الدوران يقدم الاول على الثاني، وكأن الظهور التصديقي ينعقد على طبق ما 

يكون ظهوره أقوى وأشد أياً كان منشأ الظهورات التصديقية، الغلبة النوعية، على 

ل اساس ان الغالب للمتكلم أن يقصد مدلول كلامه جداً أو التعهد النوعي من قب

المتكلم وأنه لو جاء بكلام فأنه لا يخالف الظاهر ولا اشديته فتكون الغلبة في طول 

هذا التعهد بنكتة ان الغالب فيمن يتعهد بشيء ان يفي بتعهده، إذ يمكن ان يقال 

بناء على الاتجاه الأول بأن هناك تعهداً آخر على ان المتكلم كلما جاء بكلامين 



..................................................(113)الجزء الرابع عشر   

مدلوله التصوري يكون مقصوده على طبق الأظهر احدهما أقوى ظهوراً وأشد في 

 دون الظاهر، وهذا التقريب يرجع روحاً الى التقريب الآتي على اساس القرينة.

أو يقال: بوجود غلبة نوعية ابتداءً من ان المتكلم المتعهد بارادة المعنى من 

كلامه جداً يكون قاصداً للمعنى الأظهر في مورد صدور كلامين مختلفين منه 

وبذلك ينعقد الظهور التصديقي النهائي على طبق الأظهر، فأن غلبة مطابقة المراد 

مع المدلول التصوري تشتد وتتأكد باشتداد الظهور في المدلول التصوري لقاعدة أنه 

 كلما كان الظهور التصوري أشد وأقوى كانت غلبة ارادته وعدم ارادة مخالفه أكثر.

ضافية زائدة على اصل حجية الظهور لأن وبهذا تنتفي الحاجة الى قرينة ا

الظاهر وان كان محفوظاً في مرحلة المدلول التصوري الا انه في مرحلة الظهور 

 التصديقي الذي هو موضوع الحجية لا يوجد الا ظهور واحد على وفق الأظهر.

الوجه الثالث: ينطبق على ما مر في التخصيص من القرينة بلحاظ المدلول 

ما تقدم شرحه، غاية الأمر لا بد وان يفترض ان هذه القرينة في التصديقي بنحو 

طول القرائن الأخرى من التخصيص والتقييد والحكومة فلا تصل النوبة الا حيث 

 لا يمكن علاج التعارض على اساس تلك القرائن.

 المقام الثاني:تقديم الاظهر في المنفصلين

ر على الظاهر تكون الحاجة فيما لو كانا منفصلين، ففي اثبات تقديم الاظه

الى مصادرة اضافية إذ لا تكفي الوجوه المتقدمة في التقديم للمتصل لأنها جميعاً 



 (114........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

موقوفة على انعقاد الدلالة التصورية أو التصديقية على خلاف الظاهر وهي لا 

تنعقد في المنفصلات، والمصادرة هي تعميم احدى الحالات الثلاث التي ذكرت 

 لمنفصل الى الظاهر والأظهر أيضاً.لتخريج المخصص ا

 وهنا نكتتان للأظهرية:

ان يقال قاعدة تقديم الأظهر على الظاهر انما تمكن فيما إذا كانت  الأولى:

الاظهرية أو النصوصية في مرحلة الدلالة بحسب ما يكتنف بالكلام من المناسبات 

ل صدفة، كما والقرائن ولا يكفي النصوصية المتولدة من مجرد عالم خارجي يحص

 اذا انتفى من الخارج احتمال في احدهما موجود في الآخر.

والوجه واضح على ضوء ما تقدم فأن ملاك هذا التقديم هو القرينة أو 

التزاحم بين المقتضيين في مقام التأثير وكلاهما يخصان بما إذا كان في الخطاب بما له 

 .من الكشف والظهور قرينة أو أقوى اقتضاءً من الآخر

والحاصل ان الاقوائية انما هي بحسب عالم الدلالة اللفظية الوضعية لا بحسب 

 الخارج.

الاستفادة من قاعدة الاظهرية في الجمع بين الخبرين المتعارضين  الثانية:

بحسب ما يوافق ويخالف العامة، بحمل الأول على التقية، وهنا نطبق الاظهرية أو 

صديقي للدليلين المتعارضين في ظهورهما في النصوصية بلحاظ مرحلة المدلول الت

الجدية فيقال: بأن درجة ظهور الخبر الموافق في الجدية مع مجموع الملابسات 

 والقرائن أضعف من درجة ظهور الخبر المخالف، فيتقدم الأخير عليه.



..................................................(115)الجزء الرابع عشر   

الا ان هذا الجمع لا يستبعد ان يكون طولياً بالنسبة الى انحاء الجمع العرفي 

تصل النوبة إليه الا بعد عدم امكان التوصل الى جمع عرفي بأحد  الاخرى فلا

 الانحاء المتقدمة.

وتطبيقاً لهذه الكبرى يستشهد بما ورد في مسألة طهارة أهل الكتاب 

ونجاستهم، فأن فيها طائفتين من الروايات دلت أحداهما على طهارتهم صراحة، 

ن علاج هذا التعارض في ودلت الأخرى على نجاستهم ظهوراً، فلو لا أنه يمك

مرحلة المدلول الاستعمالي بحمل أخبار النجاسة على التنزه لكنا نجمع بينهما بحمل 

 اخبار الطهارة على التقية باعتبار موافقتها للعامة ومخالفة اخبار النجاسة لها.

ولعل النكتة في وجه تأخر مرتبة هذا الجمع ان الجمع بأحد الانحاء الأخرى 

وعمومية من الجمع بلحاظ مرحلة المدلول الجدي، فان ارادة المقيد  الأكثر شيوعاً

من المطلق أو الخاص من العام بناء عقلائي نوعي بخلاف ارادة التقية مما ظاهره الجد 

 فهو عناية شخصية من الإمام لظروف خاصة به فتكون أشد مخالفة.

لا يسري وقد تبين مما مر بأن هذه الاقسام للتعارض غير المستقر حيث 

التعارض الى دليل الحجية انما يعالج بتقديم الوارد الحاكم والخاص والمقيد والأظهر 

 على ما يقابلها من الورود والحكومة والمطلق والعام والظاهر.



 (116........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 وهنا نقطتان مرتبطتان ببحث التعارض غير المستقر

الأولى: في ملاحظة النسبة بين الدليل الذي حكم بتقديمه من اقسام 

وبين دليل حجية العام، وانها هل تكون  –كالخاص مثلًا  –تعارض غير المستقر ال

 نسبة الدليل الوارد على المورود أو الحاكم على المحكوم؟

 ومن الواضح انه بحث نظري مجرد بعد الفراغ عن أصل التقديم.

فقد ذهبت مدرسة المحقق النائيني )قده( الى ان النسبة بينهما هي نسبة 

 بمعنى ان الخاص رافع لموضوع حجية العام تعبداً لا حقيقة.الحكومة، 

وتقريبه: أنه أخذ في دليل موضوع الحجية مجموع أمرين، هما الظهور، 

وعدم العلم بارادة الخلاف، فإذا ورد خاص حجة في قبال العام كان هذا الخاص 

لا  علماً بارادة خلاف العموم فيه، ولكنه علم تعبدي لا وجداني فتكون حكومة

 وارداً، بناء على ان الحكومة هي رفع موضوع المحكوم تعبداً.

الا ان الصحيح هو ان النسبة هي الورود وليست الحكومة، وذلك ان حجية 

العام مقيدة بعدم نصب قرينة على خلافه ولو منفصلة ومع ورود الخاص يرتفع 

 موضوع حجية العام حقيقة ووجداناً فيكون وروداً لا حكومة.

اضح بناء على الحالتين الأولى والثانية من الحالات التي تم تخريج وهذا و

التخصيص بالمنفصل على اساسها، ومن الواضح ان الظهور الكاشف عن مراد 

المتكلم وهو الحجة إذا لم تكن من ثمة قرينة على خلافه وارادته لغيره، فينتفي هذا 

 نيته.الموضوع بورود الخاص ولو منفصلًا بعد ان افترضنا قري



..................................................(117)الجزء الرابع عشر   

اما الحالة الثانية، وهي ما إذا فرض تنزيل الخطابات المنفصلة منزلة المتصلات 

في الآثار الشرعية، وهذا التنزيل وان كان تعقل فيه الحكومة، ونظر دليل  حجية 

الخاص المنفصل الى دليل حجية العام لتنزيله اياه منزلة العام المتصل به الخاص في 

عليه، إلا أنه بعد ثبوت هذا التنزيل تكون حجية العام مقيدة الآثار الشرعية المترتبة 

لباً بعد ورود القرينة على خلافه، فيكون الخاص بوروده رافعاً لموضوع حجية 

 العام، فالحاكم انما هو دليل حجية الخاص لا نفسه.

وبهذا يتضح ان ما أفيد من مدرسة المحقق النائيني )قده( في توجيه الحكومة 

إن كل دليل وان كانت حجيته مقيدة لباً بعدم العلم على خلافه الا ان غير تام، ف

هذا لا يكفي ملاكاً لتقديم الخاص على العام فضلًا عن كونه حاكماً عليه، إذ لا 

موجب لافتراض الخاص هو الحجة في مقابل العام دون العكس كي يتحقق علم 

ة نكتة تستوجب تقديم أحد تعبدي على خلاف العموم ما لم توجد في المرتبة السابق

الظهورين المتعارضين على الآخر، فلا بد من ملاحظة هذه النكتة لنرى هل تقتضي 

ان تكون النسبة بين الخاص ودليل حجية العام هي الورود أو الحكومة كما صنعنا 

آنفاً، وتقدم بعض الكلام في بحوث سابقة، بل التعبير الصحيح بان الدليل الخاص 

جية العام بل هو رافع لموضوع حجية العام وهو الظهور المقيد بعدم ليس رافعاً لح

العلم بالخلاف أي لا توجد حجة على خلافه وهنا الخاص يرفع الجزء الثاني 

لموضوع حجية العام فهو رفع حقيقي، والمفروض ان الخاص قرينة على الخلاف 

الجزء الثاني فيصح ان الخاص رافع لموضوع ووارد على حجية العام لأنه يرفع 



 (118........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حقيقة )وهو عدم القرينة على الخلاف( وبالدقة فأن مفاد الخاص لا تنافي له مع 

مفاد حجية العام لان الأول حكم واقعي والثاني حكم ظاهري فأي تناف أو 

 تكاذب بينهما.

بل التحقيق أنه لا يمكن أن يكون الدليل الخاص حاكماً على دليل حجية 

ادلة لبية وهي لا  –الظهورات  –قطة، لأن ادلة الحجية العام ولو تجاوزنا هذه الن

تتحمل الحكومة لما تقدم ان الحكومة هي عبارة عن كون أحد  الدليلين مفسراً 

وشارحاً للمقصود من الدليل الآخر وهو غير معقول في الأدلة اللبية التي لا لسان 

 لها ولا ظهور كي تفسر وتشرح.

ند القرينة الظني كالخبر الوارد بخبر الثقة على النقطة الثانية: في وجه تقديم س

ويفترض ان سنده قطعياً، وهنا سوف يحصل  -كالعام –دلالة ذي القرينة 

تكاذب في مقام الكاشفية بين ظهور العام في العموم لقطعية سنده وبين سند الخاص 

 فأما ان هذا الظهور ليس مراداً أو ان سند الخاص ليس بصادر، فهنا ظنان عموم

العام وسند الخاص خبر الثقة، وهنا يقال بتقديم الخاص على العام مع امكان ان 

يقال: أنه يمكن رفع اليد عن سند الخاص، باعتبار ان الخاص غير صادر من جهة 

كونه غير قطعي، وعليه فلماذا لم يقدم ظهور العام على ذلك السند الخاص 

في قبال القرينة وحينما تكذب فيحكم بكذب الخاص ولا يلزم منه الآخذ بالظهور 

 القرينة أنه لا قرينة.



..................................................(119)الجزء الرابع عشر   

ولك أن تقول مع كون الخاص ظهوره غير قطعي فأنه يشك في أصل القرينة 

على خلاف العام، والعام ظهوره منعقد، وكل ظهور ثابت يكون بنفسه نافياً 

ومكذباً لوجود القرينة على الخلاف، فإن الظهور وإن كانت حجيته مقيدة بعدم 

رينة على الخلاف الا ان ذلك حيث تثبت القرينة واما حيث لم تثبت فيكون الق

الظهور بنفسه مكذباً لها وهذا هو معنى أصالة عدم القرينة، فإذا كان العام ظاهراً 

في العموم فهو يكذب سند الخاص لا دلالة الخاص إذ يقال أنه قرينة وهي تتقدم 

لواقع كذب أو ان سند الخاص كذب وكل على ذيها، وهنا اما ظهور العام المطابق ل

 منهما فيه كشف ظني على نفي الآخر فيقع التعارض بينهما.

 بأن القرينة مأخوذ عدمها في الآخر فكيف أخذنا بظهور العام. لا يقال:

: ان قيد عدم القرينة انما يؤخذ بلحاظ الظهورات واما هنا فأنه يقال

غير صادر لا أننا أخذنا بظهور  فالتكذيب للسند لا لظهور الخاص وان الخاص

العام في قبال القرينة كي تكون على خلاف ما مر الأخذ به من المصادرات السابقة 

 هذه شبهة استفحلت في كون السند ظنياً للخاص فيعارض العام لا يقدم عليه.

والجواب عن هذه الشبهة وان التقديم للخاص سنداً وان كان ظنياً على 

 ظهور العام.

التقديم لسند الخاص يتم فيما لو كان السند الظني حجة عند العقلاء ( ان 1

كما لو كان السند الظني لخبر الثقة الذي هو حجة عند العقلاء وقد عملوا به 

وامضى الشارع سيرتهم على العمل به فيكون امضاءً لحجية سند الخاص الظني، 



 (120........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ي، والعقلاء يرفعون وهنا حجية الظهور عقلائية وسند الخاص الظني أيضاً عقلائ

اليد عن ظهور العام ولا يجعلونه كاشفاً لتكذيب سند الخاص باخبار الثقة عندهم 

وانها حجة عندهم ينزلون الاخبار منزلة الصادر عن المعصوم وبه يرفعون اليد عن 

 ظهور العام.

وهذا البيان صحيح بمقدار ما كان السند ظنياً عند العقلاء بمعنى ان حجيته 

، معروفة كحجية الظهور فيقدمون الأول على الثاني، وأوضح من ذلك عقلائية

ما إذا كان دليل الحجية هي السيرة المتشرعية، فأنه لا إشكال في انعقادها عند الرواة 

واصحاب الأئمة )عليهم السلام( على العمل بالرواية المخصصة لعموم أو أطلاق 

 ولو كان في دليل قطعي السند.

ديم لم يثبت فيما كانت حجية الخاص متشرعية لم تثبت عند الا ان هذا التق

العقلاء كما لو فرض حجية الشهرة والاجماع المنقول لا بنكتة عقلائية فهذا السند 

 الظني الحجة ليس بموجود عند العقلاء فلم يثبت مثل هذا التقديم.

( لو ثبتت حجية السند بشكل شرعي كما لو قام دليل على حجية السند 2

ني شرعاً حينئذٍ يقال: مقتضى القاعدة ان دليل حجية الظهور هي السيرة الظ

العقلائية وان هذه السيرة نسبتها الى كل من حجية الظهور وحجية الخاص على نحو 

واحد الا انه في طرف السند يوجد لدينا دليل شرعي، على خبر الثقة، كالشهرة 

بر الثقة وأنه أيضاً يثبت العمل بخبر مثلًا، وان السيرة العقلائية قائمة على العمل بخ

الثقة ففي مورد التعارض بين سند الخاص وعموم ظهور العام يحكم بالتساقط 



..................................................(121)الجزء الرابع عشر   

بلحاظ الادلة اللبية حيث لا معين لاحدهما، ولكن يبقى عندنا اطلاق السند في 

طرف الخاص يمكن التمسك به إذ لا يوجد في مقابله ما يمنع عنه ويعارضه لأن 

م لبي، وهو غير موجود اما للاجمال أو لتقديم العمل بسند الخاص عليه دليل العا

على ما بنى عليه العقلاء في سيرتهم، واطلاق الدليل الشرعي تام فيتمسك به إذ لا 

 مانع منه وظهور العام قدره المتيقن في غير مورد الخاص.

ف في وهذه قاعدة عامة كلما وجد دليلان بين موضوعيهما أو محموليهما تنا

مورد فكان أحدهما لبياً والآخر لفظياً وكان الأول غير شامل لمورد الدليل اللفظي 

 فاطلاق الدليل اللفظي محكم إذ لا يقابله شيء للأخذ بحجيته.

وفي المقام عموم العام ثابت بالدليل اللبي، وهو دليل حجية الظهورات وهو 

اص غير موجودة جزماً اما بناء العقلاء، والسيرة في المقام الشامل لمورد الخ

للاجمال أو لمحكومية عموم العام للسند الظني فيثبت حجية السند وبالتالي حجية 

مدلوله فيؤخذ بالخاص في قبال عموم العام وتمامية هذا البيان إذا كان دليل الحجية 

اللفظي الشرعي غير محمول على الحجية العقلائية بمعنى أنه دليل امضائي محمول 

اء القاعدة العقلائية وليس هو دليلًا تأسيسياً فكبرى العمل بخبر الثقة على امض

موجودة والشارع يريد امضاء ما هو المركوز عند العقلاء، كما في العمري وأبنه 

ثقتان .. ومعنى الامضائية أنه لا اطلاق للدليل اللفظي لا أكثر ما هو ثابت عند 

مضاء للمورد لأن الأدلة الامضائية العقلاء فلا اطلاق له لما يشك في شمول الا

 للمورد تابعة للحكم العقلائي الممضى.



 (122........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حجة على  –( ان حجية العموم مقيدة بعدم قيام حجة على الخلاف 3

بنحو القضية الحقيقية لا بنحو القضية الخارجية، فهنا القيد هو  –التخصيص مثلًا 

القيد بحسب نظر  لموضوع الحجية وان لا تقوم حجة على الخلاف فإن كان هذا

 العقلاء فيرد الاشكال السابق وأنه لا اطلاق لدليل الخاص اللفظي.

وانما القيد هنا ما يكون قيداً عند المتكلم سواءً كان حجة عند العقلاء أو لا؟ 

وكل عموم حجة ما لم تقم على خلافه حجة، أي يكون حجة على القرينة لطرف 

و يرفع موضوع عموم العام وإن كان فه –القرينة  –السند، ومع قيام الحجة 

كلاهما ظنياً ولكن أحدهما مقيد بعدم الآخر والآخر غير مقيد فيرفع موضوع 

 المقيد.

وهذه الوجوه الثلاثة لتقديم سند الظني على عموم العام الظني وان كان 

سنده قطعياً ولكنها غير منحصرة لحل الإشكال، وإنما ذكرت لأن العموم هو 

وحجيته عند العقلاء ثابتة، وهنا لابد من ملاحظة السيرة وكيفية مصداق للظهور 

قيامها وكيف يقدم على السند الظني وإن لم يكن من الطرق العقلائية كما في 

 الاجماع المنقول والشهرة مثلًا.

الا ان هناك طريق آخر سيشير إليه السيد الشهيد )قده( وهو تام حتى في 

اً كما لو قام دليل على حجية كل عموم فإن مورد كان دليل حجية العام لفظي

العموم يكون له اطلاق في نفسه يمكن التمسك به، كما لو قال: كل عام حجة، 

فهنا أيضاً يقدم سند الخاص وان كان ظهور العام حجة في نفي القرينة على 



..................................................(123)الجزء الرابع عشر   

الخلاف، ومعناه تكذيب سند الخاص، ومع ذلك يقدم سند الخاص الظني على 

ني ولو كان عليه دليل لفظي مطلق ولا تعارض بينهما بل يقدم عموم العام الظ

اطلاق الخاص على ذلك الاطلاق والنكتة في ذلك لأن الخاص يثبت القرينة على 

اطلاق العام والقرينة رافعة لموضوع حجية العموم بخلاف العكس فيما لو اخذنا 

الخاص لعدم باطلاق دليل حجية العام فانه يكون به رفع اليد عن اطلاق نفس 

 امكان الجمع بينهما في مقام الامتثال مع بقاء موضوعه.

وكلما دار الأمر بين الوجوبين فان الاول هو المتعين لأن فيه أخذاً بالقواعد 

فيما الثاني فيه رفع للحجية وهي غير مرفوعة لا وجداناً ولا تعبداً لمكان بقاء 

 موضوعها.

ني على عموم العام الظني ولو كان وهذا بيان رابع لوجوه تقديم السند الظ

سنده قطعياً ولعل هذا هو وجه التقديم في الوجه الأول إذ رفع اليد عن الخاص 

بقرينة العام إلغاء لدليل حجية الخاص فيما العكس فإن رفع اليد بقرينة الخاص عن 

 العام انما هو رفع موضوع حجية العام، فلا الغاء فيه لدليل حجية العام.



 (124........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 العامة للتعارض غير المستقرالشروط 

وهي الشروط التي لابد من توفرها في جميع اقسام التعارض غير المستقر 

والذي لا يسري فيه التعارض الى دليل الحجية، بمعنى أنه مع عدم توفرها يقع 

التعارض بين الدليلين وان كان احدهما أخص مثلًا من الآخر فيقع تعارض 

 عى كونها من الشروط هي:وتكاذب بين الدليلين، وما يد

ان يكون الخطابان لمتكلم واحد ولو حكماً كالأئمة  الشرط الأول:

المعصومين )عليهم السلام( إذ كلهم يبينون عن جهة واحدة وعن تشريع إلهي، 

واما لو كان أحد الخطابين لمتكلم والآخر لمتكلم آخر فلا يجمع بينهما جمعاً عرفياً 

لو قامت بينة على نجاسة الاواني العشرة وقامت بينة بل يقع بينهما تعارض، كما 

أخرى على طهارة واحدة منها، فلا نجمع بينهما بالتخصيص باعتبار ان أحدهما 

عام والآخر خاص، بل يقع التعارض بينهما في الاناء الذي قامت البينة على 

 طهارته فيتساقطان فيه، ويرجع الى الأصل العملي فيه، وبقية الاواني يحكم

بنجاستها طبقاً للبينة الأولى وذلك لأن كل بينة حجة في بيان مراد صاحبها فلا 

تتعرض لمراد البينة الأخرى فلا تكون قرينة على بيان المراد منها، وما ذكر من ان 

التخصيص واخواته من موارد الجمع ترجع الى القرينية، وبيان المراد في مقام بيان 

اد متكلم آخر إذ لا ربط بينهما كالتخصيص ونحوه مراد نفس المتكلم لا بيان  مر

اساليب للقرينية في مقام المحاورة لبيان مراد المتكلم نفسه وبمقدار ما يرتبط بمراده 



..................................................(125)الجزء الرابع عشر   

فهي قرينة عليه ولا ربط لها بمقام بيان مراد الآخر، بل بينهما تعارض فهذا علم 

 عدل، وذلك علم عدل آخر فيقع بينهما تعارض.

شخصاً اناط حكمه بعدم صدور حكم  من الآخر فيكون نعم لو فرض ان 

صدور الحاكم من الآخر وارداً عليه، ولكن من الواضح أنه لا تعارض حتى 

بالمعنى الاصطلاحي فضلًا عن الحقيقي بين المجعولين في هذا الفرض لتعدد الحاكم 

 وانما هو من التعارض المصطنع.

ائية للدليل الوارد بأن كان متكفلًا هذا في الورود إذا كان بلحاظ الجنبة الانش

لجعل مولوي يقتضي رفع موضوع الجعل في الدليل الآخر، فهذا يتوقف على 

الشرط المذكور لأن رافعية جعل لموضوع جعل آخر انما تكون في داخل تشريعات 

 جهة واحدة.

واما إذا كان الورود بلحاظ الجنبة الأخبارية، بأن كان الورود متكفلًا للاخبار 

عن عدم انطباق موضوع المورود على فرد فهذا لا يتوقف على وحدة المصدر 

 للوارد والمورود كما هو واضح.

وهذا الشرط: وحدة المتكلم ولو حكماً كالمعصومين )عليهم السلام( إذ 

كلام آخرهم كلام أولهم لأنهم يتكلمون من جهة تشريعية واحدة لا يشترط فيه 

ار عقلائي بأنه يمكن ان يتحدث أكثر من شخص العصمة، فلو حصل تواضع واعتب

من جهة واحدة وتشريع واحد، كالناطق الرسمي الأكثر من واحد المتكلم عن 

الحكومة وقراراتها فأيضاً يتحقق هذا الشرط، وإذا لم يعتبر رجوعهم ألى جهة 



 (126........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

واحدة ومتكلم واحد وقع بينهم تعارض كما في البيانات الشرعية حيث لا تلحظ 

 ولا اقوائية دلالتها فلا مجال للجمع العرفي بين شهادتين، فهذا الشرط تام.نسبتها 

 –ان لا يكون هناك علم إجمالي بعدم صدور أحد الخبرين  والشرط الثاني:

كما لو ورد )أكرم كل عالم( وورد )لا تكرم  –أي علم اجمالي بكذب أحدهما 

ة أحدهما، ومع العلم الفساق( وعلمنا أن أحد الخبرين كذب أو علمنا بعدم حجي

بكذب احدهما فإن أحد السندين يقطع بخلله بقطع النظر عن الدلالة فلا مجال 

للأخذ بهما وجعل أحدهما قرينة على الآخر لأن التعارض سوف يسري الى 

السندين، وأن كل منهما يكذب الآخر وأنه كذب وان كان خاصاً فان كل من 

بين  –ل ان الآخر كذب فيقع التعارض بينهما الراويين ولو بالدلالة الالتزامية يقو

بقطع النظر عن الدلالة من حيث عدم التعارض بينهما بلحاظ  –السندين 

مدلوليهما، بل التعارض بين نفس الخطابين سنداً فلا يكون دليل الحجية شاملًا 

لشيء منهما لأن دليل الحجية يشمل السند إذا لم يكن سند آخر ينفيه ويكذبه ولو 

اماً، وفي المقام كل منهما يشهد بعدم صدور الآخر لا بعدم مطابقة مدلوله أو التز

خلاف مدلوله، وإن الراوي كذب في الخبر، وان احدهما يقول صدر من المعصوم 

فيما الأخير يقول لم يصدر من المعصوم فيقع التعارض بينهما في السند، لأن بابه 

ة في كل منهما تام فيسقطان معاً عن باب الشهادتين المتكاذبتين إذ موضوع الحجي

الحجية، وان كان احدهما تام الحجية والآخر غير تام واشتبه حاله فيكون من 

اشتباه الحجة باللاحجة ولا يمكن التمسك بأحدهما لأنه من التمسك بالعام في 



..................................................(127)الجزء الرابع عشر   

الشبهة المصداقية من حيث ان كل منهما بدلالته الالتزامية يكذب الآخر شهادة، 

 هي اخبار بالصدور، وهذا الشرط تام. والشهادة

: ان لا يلزم من الجمع العرفي حمل احد الخطابين على ما لا الشرط الثالث

أثر شرعي له، كما لو لزم من الجمع العرفي إلغاء التعبد بدلالته رأساً فلا مجال 

حينئذٍ لإعمال الجمع العرفي، فلو فرض ان الجمع العرفي أقتضى حمل أحد 

ى كونه إخباراً عن واقعة خارجية لا إنشاءً مولوياً، فأنه في مثل ذلك لا الدليلين عل

يبقى مجال للتعبد بدلالة ذي القرينة لعدم انتهاء دلالته التي تتعين على اساس الجمع 

 العرفي للأثر العملي.

والوجه في ذلك: ان عدم امكان التعبد بدلالة ذي القرينة يعني ان سنده 

بحكم الساقط الأمر الذي يعني سريان التعارض الى دليل ساقط عن الاعتبار أو 

حجية السند، بخلاف ما إذا كان التعبد بذي القرينة بعد الجمع العرفي ممكناً فأن 

التعارض لا يسري الى دليل حجية السند بل يبقى في دليل حجية الظهور، ولا 

لى تقديم أحد الدليلين ع -دليل حجية السند-موجب بلحاظ هذا الدليل 

 الآخر فيتساقطان.

ومثال لهذا الجمع هو ما ذكره في الكفاية، ان من جملة ما يمكن جعله جمعاً 

عرفياً من باب الأظهرية، حمل أحد المتعارضين على التقية والآخر مخالف للعامة، 

كاخبار طهارة أهل الكتاب واخبار نجاستهم حيث تحمل الاخبار الدالة على 

قتها للعامة وهذا يعني سقوطها عن الحجية لما ورد ما وافق الطهارة على التقية لمواف



 (128........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العامة فاطرحه، وخذ بما خالفهم، وهذا بابه باب الترجيح التعبدي المستفاد من 

 أخبار الترجيح.

وادخال هذا المثال في الجمع العرفي حيث يقال بأن هنا ظهورين تصديقيين 

صديقي بأنه جدي، فيما الخبر فإن الخبر الدال على طهارة أهل الكتاب له ظهور ت

الدال على نجاستهم له ظهور تصديقي جدي، فالخبران لم يصدران تقية لكن الخبر 

المخالف يكون ظهوره أقوى، إذ نفس موافقة العامة يناسب ان المولى يريد ان يوافق 

العامة لوجود ما يحتشم منه أو غيرها من القرائن الموجبة لضعف الظهور في الجدية 

صل الى الاجمال في بعض الاحيان والى العلم بالتقية كما لو وجد ما يصلح وقد ي

للتقية، فهذا ظهور من ظهورات الكلام فإذا كان أحدهما أقوى فيطبق عليه قاعدة 

الأظهر والظاهر فيحمل الموافق للعامة وأنه صدر للتقية وذلك برفع اليد عن ظهوره 

 في قبال الأظهر وهذه قرينة عرفية مقبولة.

على هذا النحو من الجمع، بأنه غير صالح وان  وقد أشكل صاحب الكفاية

كنا نقبل قرينية الأظهرية، إذ لا أثر للخبر الصادر تقية ولا معنى لحجيته، وحمل 

الظاهر على الأظهر انما يقبل فيما إذا لم يلزم منه لغوية حجية أحدهما لخروجه عن 

رجاً عن كونه بياناً فدليل حجية السند كونه بياناً لحكم شرعي جدي، فإذا كان خا

لا يشمله فيؤدي الى طرح هذا السند وهذه مخالفة لدليل حجية السند، فيحصل 

التعارض بين التعبدين بالسند ومعه لا ينفع امكان الجمع العرفي، ولذا جعل من 



..................................................(129)الجزء الرابع عشر   

شروط الجمع العرفي أن لا يلزم منه الغاء احدهما بلحاظ السند، كالحمل على 

 وعدم الجدية فيلزم لغوية السند في طرف الخبر الموافق للعامة.التقية 

الا ان هذا الشرط غير صحيح: لنكتة ان هذا بابه ليس باب الطرح والالغاء 

بل بابه باب الانطراح بمعنى ارتفاع موضوع حجية الدليل الموافق وعليه فلا مخالفة 

الآخر صار قرينة بأن فيه، فدليل حجية السند للخبر يرتفع موضوعاً من جهة ان 

هذا قد صدر تقية لأن الآخر أظهر، لا أنه رافع لحجيته مع حفظ موضوعه وما 

يكون مخالفة هو أن يكون موضوع الحجية فعلياً ويراد رفع اليد عن حكمه واما 

إلغاء حجيته برفع موضوعه فلا مخالفة فيه على ما تقدم في بحث الورود وهذه 

بين الحكمين، فأن الأخذ بأحدهما يرفع موضوع قاعدة عامة كلما دار الأمر 

الحجية للأخر ولو تعبداً وبين أن يكون الأخذ بالآخر يرفع حجية الأول مع بقاء 

 موضوعه، من جهة عدم امكان الجمع بينهما فيقدم الأول إذ لا مخالفة فيه.

وفي المقام ان دليل حجية الأظهر يكون حينئذٍ محققاً لصغرى ان الآخر صدر 

ة ولو تعبداً فلا تنجيز ولا تعذير له لأنه شكل قرينة على ان الظهور الآخر غير تقي

جدي، فلا أثر عملي له، وهنا إنما رفع موضوع حجيته لا رفع حجيته ليلزم 

 المخالفة.

وبعبارة أخرى: أن دليل حجية السند مقيد لباً بوجود أثر عملي لمفاد السند 

إذا فرض ان ما هو المفاد العرفي للسند المتحصل بعد ملاحظة سائر القرائن، ف

المتحصل لم يكن له أثر عملي فهو خارج عن موضوع دليل التعبد بالسند، ومعنى 



 (130........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ذلك ان دليل التعبد بالسند لشموله لسند القرينة يقتضي كون المفاد العرفي لذي 

في القرينة مما لا أثر له، ومعه يخرج سنده موضوعاً عن دليل حجية السند لأنه أخذ 

 موضوعه ان يكون لمفاده أثر عملي وهذا بخلاف العكس.

ان لا يكون التعارض بين الدليلين تعارضاً بالعرض على  الشرط الرابع:

اساس العلم الاجمالي بمخالفة مدلول أحدهما للواقع، حيث لا يمكن تطبيق 

قواعد الجمع العرفي وتقديم أقوى الدليلين على الآخر، ومثاله وجوب صلاة 

عة في يوم الجمعة ووجوب صلاة الظهر في نفس اليوم والوقت، فأنه لا مانع الجم

من الوجوبين، وحيث علمنا اجمالًا بعدم وجوب أكثر من فريضة في ظهر يوم 

الجمعة فأنه لا يمكن جعل وجوب صلاة الجمعة الصريح في وجوب الجمعة قرينة 

 على حمل الأمر الظاهر في وجوب الظهر على الاستحباب.

: وقد استفيد هذا الشرط من مدرسة المحقق وجه الفني للشرط الرابعال

 النائيني )قده( وما يمكن ان يكون وجهاً فنياً لهذا الشرط أحد أمور:

الأمر الأول: ان العلم الإجمالي بأن أحد الحكمين غير ثابت واقعاً فيكون 

اساً له على حال العلم الإجمالي هنا حال العلم الاجمالي بكذب أحد الخبرين قي

الشرط الثاني المتقدم، حيث يسري التعارض بين الدلالتين بالعرض الى أحد 

 الروايتين الناقلتين بكذب أحدهما وتقدم أنه لا يمكن الجمع العرفي بينهما.

وهذا الوجه غير تام لأن القياس مع الفارق لوضوح ان الجمع العرفي لا بد 

كي يمكن تطبيق قواعد الجمع العرفي وفي فيه من احراز صدور كلامين لمتكلم واحد 



..................................................(131)الجزء الرابع عشر   

لم يحرز صدور الكلامين  –السندين  –موارد العلم الإجمالي بكذب أحد الراويين 

من متكلم واحد كي تطبق قواعد الجمع عليهما، هذا بخلاف المقام الذي لا يعلم 

بكذب أحد السندين لأمكان صدورهما معاً بل كل منهما ثابت إذ لا علم لنا 

حد الخبرين، نعم أحد الحكمين غير ثابت واقعاً فقد يصدر من المعصوم بكذب أ

)عليه السلام( خطاب لحكم غير ثابت كالصادر تقية أو داعي آخر لأصدار 

الخطاب على خلاف الواقع، فهنا شهادتان بصدور خطابين من المعصوم مفاد 

ا أحدهما صلاة الجمعة ومفاد الآخر وجوب الظهر، ولا علم بكذب أحدهم

وبمقتضى حجية السند يحرز صدور الكلامين معاً من متكلم واحد فيجري عليهما 

قواعد الجمع العرفي، كالعام والخاص إذ لا يمكن ان يكونا معاً مرادين واقعاً 

فاحدهما غير مراد اما عموم العام غير مراد، واما الخاص غير مراد فلا يسري 

للسقوط، بل التعارض في تمام موارد التعارض الى سند الخبرين والا كان موجباً 

الجمع العرفي ولو بنحو التعارض بالذات فان مجرد عدم مطابقة أحدهما للواقع لا 

 يوجب سريان التعارض الى السندين.

ولك ان تقول: ان الشهادتين في المقام لا تنافي بينهما من حيث اثبات كل 

يين بعد ضم العلم الإجمالي بعد منهما ما تشهد به وانما التنافي بين الخطابين الشرع

وجوب تكليفين في زمان واحد، والعلم الإجمالي بكذب أحد السندين المستلزم 

للتعارض بين الشهادتين ولا معنى لتقديم أحداهما على الآخرى في مقام النقل 



 (132........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

للمشهود به وإن كانت الفاظها أصرح، لأن كلام الشخص لا يكون قرينة على 

 آخر كما هو واضح.المراد من كلام شخص 

الأمر الثاني: إذا علمنا بأن أحد الحكمين غير مطابق للواقع فلا يكون حجة 

في مقام العمل ولكن لا معين له اثباتاً فيكون من اشتباه الحجة باللاحجة فلا يصح 

التمسك بدليل الحجية لكونه من التمسك في الشبهة المصداقية سواء كان الاشتباه في 

 لالة.السند أو في الد

وهذا الوجه لا يمكن المساعدة عليه، لأن موضوع الحجية هو الظهور الذي 

لم تقم قرينة على خلافه ولم يعلم بمخالفته للواقع، بمعنى أنه مقيد بقيد أو 

خصوصية يعلم بانتفائها في أحدهما ولا يمكن تشخيصه، والعلم الاجمالي في 

ن الخبرين على نحو واحد والنسبة العام لا يكون علماً بالقيد أو نسبته الى كل م

نسبة احتمالية وليست يقينية بالقياس على مورد العلم التفصيلي بعدم حجية 

 أحدهما المعين ثم اشتباهه بالحجة في غير محله.

وبكلمة ان الظهور حجة كلما لم يكن في قباله علم تفصيلي بالمخالفة وفي 

ليس بعلم فلا علم في كل المقام يوجد علم اجمالي وهو بلحاظ كل طرف شك و

من الظهورين للمخالفة ليرفع حجيته ولا علم بالخصوصية، وحيث لا علم 

بالخصوصية في كل طرف بل شك، وهو مع الظهور موضوع للحجية فكل منهما 

حجة ولكن لا يمكن الجمع بينهما فيتعارضان فأن كان أحدهما قرينة على الآخر 

 فيجمع بينهما بالجمع العرفي.



..................................................(133)الجزء الرابع عشر   

الثالث: سلمنا أن المقام ليس بابه باب سريان التعارض الى السندين الأمر 

وليس من باب اشتباه الحجة باللاحجة والحجية التي هي الظهور مع عدم العلم 

بالمخالفة محفوظة في الطرفين ولا يجمع بينهما بالعرض لأن ملاك القرينية هي ان 

، وهنا كل واحد من الوجوبين يكون أحد الخطابين بمدلوله المطابقي متعرضاً للآخر

واقع، فإذا كان ينظر الى حكمه وقد علمنا من الخارج أن أحدهما غير مطابق لل

يد لأن مفاد كل واحد منهما هو نفس حكمه ولا تعرض له فأحدهما أظهر لا ي

للآخر ومع كون أحدهما أظهر فأنه لا يوجب رفع اليد عن الآخر كحمل وجوب 

 .الظهر على الاستحباب مثلًا

وجوابه: أن القرينة لا تتوقف على ان يكون مفادها متعرضاً لمفاد ذيها 

بمدلوله المطابقي بل يكفي في القرينية ان يكون دليل القرينة فيه ملاك القرينية بمقدار 

مخالفته مع ذي القرينة، فقد يكون بلحاظ مدلولها المطابقي كما في التعارض الذاتي 

لعرض حيث تتشكل دلالة التزامية لكل منهما تنافي وقد يكون في مورد التعارض با

الدلالة المطابقية للآخر إذا ضم العلم الإجمالي، فدليل وجوب صلاة الظهر يقول 

الظهر واجبة بالمطابقة والجمعة ليست واجبة بالالتزام وكذا العكس، فإذا كانت 

لاك الالتزامي دلالة أحدهما أقوى فيكون مدلولها الالتزامي أقوى لتابعية درجة الم

في القوة والضعف الى درجة دلالته المطابقية من حيث كاشفيتها، فتكون الدلالة 

الالتزامية أقوى بدال أقوى من المطابقية للوجوب الآخر، فإذا كانت القوة هي 

ملاك القرينية فهي موجودة إذ لا يختلف الملاك الأقوى بين المدلولين المطابقي 



 (134........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

المدلولين المطابقيين، ومع كون المدلول الالتزامي لأحدهما  والالتزامي للآخر أو بين

أقوى من المطابقي للآخر فيقدم عليه فما ذكر في البيان لا يكون تاماً وبهذا يتضح 

ان كل تعارض بالعرض بعد التحليل يرجع الى تعارض بالذات بين المدلول 

مع بينهما بالجمع الالتزامي لكل من الخطابين مع المدلول المطابقي للآخر ثم يج

العرفي بحمل المدلول الاضعف على ما يوافق الدليل الأقوى على تقدير وجود 

كذب في البين، و العلم الاجمالي أو دوره الحقيقي انما هو احراز هذا التقدير لا 

 أكثر.

الأمر الرابع: ان ملاك القرينية هي ما حدده الميرزا النائيني )قده( كلما كان 

له رافعاً للظهور كان على تقدير انفصاله هادماً للحجية ورافعاً على تقدير اتصا

لها، ومجرد الاقوائية لا تكفي، فإذا كان ظهور القرينة على تقدير اتصاله موجباً 

 للإجمال فلا يكون على تقدير انفصاله مقدماً.

وفي المقام لا تنطبق هذه الضابطة إذ لو وصلنا خطابين صل الجمعة وصل 

ا بالآخر فلا يكون أحدهما قرينة على الآخر لأن كل منهما ظاهر في الظهر أحدهم

مفاده فلا معين لأحد الأمرين  ليكون قرينة على الآخر وبالتالي لا يكون مقدماً 

 عليه في الحجية على تقدير الانفصال فيتعارضان ويتساقطان.

وجوابه: ان ما ذكر تام مع فرض اتصال الخطابين بلا اتصال العلم 

لا وجود لغرضين في الشريعة في وقت -الي وأنه لم يكن موجوداً، الاجم

واما مع ضم العلم الإجمالي فأنه يصير جزء من مقتضى التعارض غير  -واحد



..................................................(135)الجزء الرابع عشر   

وان وجوب فرضين  -المستقر بين الخطابين فإذا كان بيناً ومركوزاً لدى المتخاطبين

الة يكون قرينة على فإن أحد الخطابين لا مح -في وقت ظهر الجمعة معلوم العدم

 المراد من الآخر فإذا كان أظهر كان هو القرينة أو أخص كذلك.

وهنا لو ضم صل الجمعة الى صل الظهر وكان صل الجمعة أظهر فأن وجوب 

الجمعة الأظهر يصبح قرينة على المراد من الظاهر ويراد من وجوب الظهر 

ن العلم غير موجود الاستحباب ومجرد الاتصال بلا علم اجمالي لا قرينية لأ

ومتصل بالخطابين، والعلم الإجمالي جزء من القرينة المتصلة فلا بد من افتراضه 

لنجري ايهما محمول على الآخر، وأن الظاهر منهما هو المحمول على الأظهر لا 

 العكس وعلى هذا فملاك القرينية )وبحسب ضابط النائيني( محفوظ.

ارضة ولكنها معارضة بلحاظ المدلول وبعبارة لولا العلم الإجمالي لا مع

الالتزامي للخطاب الآخر المتولد من العلم الاجمالي بعد ضمه وهو ما نقول أنه 

قرينة فلا بد من فرضه موجوداً في حال الاتصال وهو لا يكون الا في فرض وجوده 

ب وبداهته والا لا تتشكل دلالة التزامية للخطاب لكي تنافي الدلالة المطابقية للخطا

الآخر فلو كانت الدلالة الالتزامية أقوى ظهوراً من الدلالة المطابقية وقد اتصلت 

بها هدمت ظهورها بملاك تقدم أقوى الظهورين على اضعفهما، وبهذا يتضح أنه 

لا فرق في تطبيق قواعد الجمع العرفي بين الدليلين سواءً كان التعارض غير المستقر 

 فيها بالذات أو بالعرض.



 (136........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بيان يجري في تعارض العام والخاص فيما لو استفيد من حكم آخر ونفس ال

غير الخاص بعنوانه، كما لو قال أكرم كل عالم، وقال في دليل آخر يحرم السلام 

على الفاسق من العلماء، وكان المدلول الالتزامي لهذا الحكم الآخر من باب العلم 

كل دلالة التزامية ان الاجمالي إن من حرم عليه السلام لا يجب اكرامه، فتش

الفاسق لا يجب اكرامه وهي قد نشأت من العلم الاجمالي أو بدليل آخر، كما لو 

قال الفاسق لا يكون ولياً على الصغير، وهذا حكم غير مربوط بالحكم الأول، 

وهو وجوب الاكرام، وقد علمنا بعلم اجمالي من اجماع أو غيره، ان هذا العالم 

كم أن لازمه لا يجب اكرامه إذا لم يكن له الولاية الفاسق الذي له ذلك الح

شكل دلالة التزمية أخص من مَن لا يجب اكرامه من تفوجوب الاكرام غير ثابت فت

العلماء، لأن موضوع العالم الفاسق بالدلالة المستفادة من الحكم الآخر الذي هو 

فاء وجوب اكرامه غير مربوط بوجوب الاكرام ولو بالملازمة بين انتفاء ولايته وانت

فتتشكل دلالة التزامية أخص تقيد اطلاق أو تخصص عموم أكرام كل عالم، وهذه 

الدلالة الالتزامية تتعارض بالعرض لا بالذات مع الدلالة المطابقية للخطاب أكرم 

 كل عالم.

إذن بملاك القرينية علمنا بتحقق الأخصية، والاقوائية في المدلول المطابقي أو 

ن ضم العلم الاجمالي فيقدم ما يكون قرينة على ذاك سواء أكان الالتزامي م

مدلولًا مطابقياً أو )ما يصطلح عليه التعارض بالذات( أو مدلولًا التزامياً أو )ما 



..................................................(137)الجزء الرابع عشر   

يصطلح عليه التعارض بالعرض( لو تمت ملاكات الجمع العرفي فتنطبق في 

 الموردين.

اثنين منهما تامان وهما هذا تمام البحث في شرائط التعارض، وقد تبين ان 

كون الكلامان من متكلم واحد وان لا يكون سريان التعارض الى السندين فيما لا 

يعلم بكذب أحد الشهادتين للراويين وان أحد الخطابين لم يصدر من المعصوم، 

 حيث يكون هنا تعارض أسبق غير مربوط بالدلالة وأنه موجب للتساقط.

فعاً للظهور كان على تقدير انفصاله هادماً كلما كان على تقدير أتصاله را

للحجية ورافعاً لها، ومجرد الأقوائية لا تكفي، فإذا كان ظهور القرينة على تقدير 

 مقدماً. لهجمال فلا يكون على تقدير انفصااتصاله موجباً للا

وفي المقام لا تنطبق هذه الضابطة إذ لو وصلنا الخطابين صل الجمعة وصل 

الآخر فلا يكون أحدهما قرينة على الآخر لأن كل منهما ظاهر في الظهر أحدهما ب

مفاده فلا معين لأحد الأمرين ليكون قرينة على الآخر وبالتالي لا يكون مقدماً 

 عليه في الحجية على تقدير الانفصال فيتعارضان ويتساقطان.

وجوابه: أن ما ذكر تام مع فرض اتصال الخطابين بلا اتصال العلم 

 – في شريعة في وقت واحد ينلا وجود لفرض –ه لم يكن موجوداً وأن الإجمالي

واما مع ضم العلم الاجمالي فأنه يصير جزءً من مقتضى التعارض غير المستقر بين 

الخطابين فإذا كان بيناً ومركوزاً لدى المتخاطبين، وأن وجوب فرضين في وقت ظهر 



 (138........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يكون قرينة على المراد من الآخر الجمعة معلوم العدم، فأن أحد الخطابين لا محالة 

 فإذا كان أظهر كان هو القرينة أو أخص كذلك.

وهنا لو ضم صل الجمعة الى صل الظهر وكان صل الجمعة أظهر فأن وجوب 

الجمعة الأظهر يصبح قرينة على المراد من الظاهر ويراد من وجوب الظهر 

علم غير موجود الاستحباب ومجرد الاتصال بلا علم اجمالي لا قرينة لأن ال

ومتصل بالخطابين، والعلم  الاجمالي جزء من القرينة المتصلة فلا بد من افتراضه 

لنجري ايهما محمول على الاخر وان الظاهر منهما هو المحمول على الاظهر لا 

 العكس وعلى هذا فملاك القرينة )بحسب ضابط النائيني( محفوظ.

كنها معارضة بلحاظ المدلول وبعبارة لولا العلم الاجمالي لا معارضة ول

الالتزامي للخطاب الآخر المتولد من العلم الإجمالي بعد ضمه وهو ما نقول أنه 

قرينة فلا بد من فرضه موجوداً في حال الاتصال وهو لا يكون الا في فرض وجوده 

شكل دلالة التزامية للخطاب لكي تنافي الدلالة المطابقية للخطاب توبداهته والا لا ت

، فلو كانت الدلالة الالتزامية أقوى ظهوراً من الدلالة المطابقية وقد اتصلت الآخر

بها هدمت ظهورها بملاك تقدم أقوى الظهورين على اضعفهما، وبهذا يتضح أنه 

لا فرق في قواعد الجمع العرفي بين الدليلين سواءً كان التعارض غير المستقر  بينهما 

 بالذات لا بالعرض.

في تعارض العام والخاص فيما لو استفيد من حكم آخر  ونفس البيان يجري

عبر الخاص بعنوانه كما لو قال أكرم كل عالم، وقال في دليل آخر يحرم السلام 



..................................................(139)الجزء الرابع عشر   

على الفاسق من العلماء، وكان المدلول الالتزامي لهذا الحكم من باب العلم 

تراض الإجمالي للمعنى المعارض فلا بد من تعيين أحد المعاني بالخصوص من أف

عناية زائدة وظهور اضافي ثانوي للدليل المغلوب في ارادة ذلك المعنى على تقدير 

 عدم ارادة معناه الحقيقي الأول.

ويمكن تطبيق بعض هذه النتائج على المثال الفقهي المعروف: وهو حمل 

دليل الأمر على الاستحباب بعد مجيء دليل الترخيص، وذلك بحسب اختلاف 

على الوجوب، فعلى مسلك الدلالة العقلية للمحقق النائيني  مباني دلالة الأمر

)قده( وان دلالة الأمر على الوجوب ليس مدلولًا لفظياً، أندرج هذا المثال في 

والذي  -وهو الطلب –الوجه الثاني لبقاء دليل الأمر منحفظاً بتمام مدلوله 

 ارتفع هو موضوعه حكم العقل بالوجوب.

لى الوجوب بالاطلاق ومقدمات الحكمة حيث وعلى مسلك دلالة الأمر ع

يكون المثال من الوجه  -وهو الوجوب –ان اطلاق الطلب يقتضي الطلب مطلقاً 

 الثالث الذي يقتضي فيه بعض مدلول الدليل المغلوب وهو أصل الطلب.

وعلى المسلك القائل بدلالة الأمر على الوجوب بالوضع، فلا بد في حمله 

 ق النحو الخامس، كما هو واضح.على الاستحباب من تطبي

 هذا هو الكلام في التعارض غير المستقر، وهو القسم الأول من التعارض.



 (140........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 نتائج الجمع العرفي

للبحث عن مقتضى نتائج الجمع بلحاظ كل من الدليل الغالب والدليل 

المغلوب، ولا إشكال في الأخذ بالأول وأما الدليل المغلوب فإن ما يتبقى له من 

 بعد تقديم الدليل الغالب عليه يتصور على خمسة وجوه.مدلول 

: ان لا يبقى له مدلول عملي رأساً فيلغي شمول دليل الحجية الوجه الأول

له ويخرج عن موضوع دليل الحجية تخصصاً، وقد تقدم شرحه في الشروط العامة 

قرينة للتعارض غير المستقر، كمورد الحمل على التقية أو جملة خبرية غير مولوية ب

منفصلة، وإن ذلك لعدم بقاء مجال للتعبد بالدليل المغلوب لعدم انتهاء دلالته التي 

 تتعين بعد الجمع العرفي للأثر العملي.

وبعبارة ان الجمع العرفي بلحاظ التعبد بالسندين غير ممكن ومعناه سريان 

سندين التعارض الى دليل حجية السند، ولا معنى بلحاظ هذا الدليل تقديم أحد ال

 على الآخر فيتساقطان.

: بقاء الدليل المغلوب محتفظاً بتمام دلالته، كما هو الحال قبل الوجه الثاني

الجمع العرفي كما في موارد الجمع العرفي وروداً التي لا تنافي فيها بين الجعلين وانما 

 التنافي بين المجعولين في مقام الفعلية.

محتفظاً بجزء من مدلوله واقتطاع جزئه بقاء الدليل المغلوب  الوجه الثالث:

الآخر كما هو الحال في موارد التخصيص والتقييد التي يبقى العام أو المطلق حجة 

 في الباقي.



..................................................(141)الجزء الرابع عشر   

: ثبوت مفاد للدليل المغلوب مغاير لمفاده الأول يعيّنه الدليل الوجه الرابع

مغايراً مع ما  الغالب، كما في الحكومة بلسان أعني فيما إذا حدد له الحاكم مفاداً

 كان يفهم منه لولاه.

: ثبوت مفاد مغاير لمفاد الدليل المغلوب الأول يعيّنه الدليل الوجه الخامس

المغلوب نفسه، وهو فيما إذا كان الدليل المغلوب يتحمل أكثر من معنى واحد وإن 

كان ظاهراً في واحد منها وهو ما عارض فيه الدليل الغالب، وهنا تارة يفرض ان 

عنى الآخر كان هو الوحيد البديل للمعنى الأول الذي رفع اليد عنه بالغالب، الم

فلا حاجة الى عناية زائدة الى اثبات هذا المعنى الجديد وأما لو كان المعنى الآخر 

ليس هو الوحيد للمعنى المعارض فلا بد من تعيين أحد المعاني بالخصوص من 

للدليل المغلوب في ارادة ذلك المعنى  – ثانوي –افتراض عناية زائدة، ظهور اضافي 

 على تقدير عدم ارادة معناه الحقيقي الأول.

ويمكن تطبيق بعض هذه النتائج على المثال الفقهي المعروف، وهو حمل 

دليل الأمر على الاستحباب بعد مجيء الترخيص، وذلك بحسب اختلاف مباني 

ة للمحقق النائيني )قده( دلالة الأمر على الوجوب، فعلى مسلك الدلالة العقلي

وإن دلالة الأمر على الوجوب ليس مدلولًا لفظياً، أندرج هذا المثال في الوجه 

والذي ارتفع هو -وهو الطلب  -الثاني لبقاء دليل الأمر محتفظاً بتمام مدلوله، 

 موضوعه حكم العقل بالوجوب.



 (142........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ث وعلى مسلك دلالة الأمر على الوجوب بالاطلاق ومقدمات الحكمة حي

يكون المثال من  -وهو الوجوب -ان اطلاق الطلب يقتضي الطلب مطلقاً 

 الوجه الثالث الذي ينتفي فيه بعض مدلول الدليل المغلوب وهو أصل الطلب.

وعلى المسلك القائل بدلالة الأمر على الوجوب بالوضع، فلا بد في حمله 

 على الاستحباب من تطبيق النحو الخامس، كما هو واضح.

 الكلام في التعارض غير المستقر، وهو القسم الأول من التعارض.هذا هو 



..................................................(143)الجزء الرابع عشر   



 (144........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 القسم الثاني: التعارض المستقر

وهو عبارة عن التنافي بين الدليلين على نحو يسري الى دليل حجية السند، 

وحينئذٍ سيقع التنافي في ان دليل الحجية العام هل يشمل الدليلين معاً، وهذا القسم 

ون في غير الموارد التي ينطبق عليها أحد أقسام الجمع العرفي من التعارض انما يك

 المتقدم شرحها في القسم الأول من التعارض.

 ويقع البحث فيه في مسألتين:

مقتضى دليل الحجية العام فيما لو سرى التعارض الى دليل  المسألة الأولى:

 الحجية، وهل هو التساقط أو التخيير أو الترجيح؟

: هل من علاج شرعي بدليل خاص لهذا القسم من التعارض المسألة الثانية

المستقر؟ وما هو ذلك العلاج؟ وهل يشمل التعارض غير المستقر أيضاً أو لا 

 يشمل؟.

 ولا بد من ملاحظة ان التعارض المستقر ينقسم الى قسمين:

القسم الأول: هو التعارض المستقر المستوعب لتمام المدلول كما في 

 تباين.التعارض بنحو ال

القسم الثاني: هو التعارض المستقر غير المستوعب لتمام المدلول أي 

 التعارض بنحو العموم من وجه.



..................................................(145)الجزء الرابع عشر   

: وهو المستوعب لتمام المدلول بحيث لا يبقى بعد اما البحث في القسم الأول

تقديم أحدهما مجال للآخر، كما في موارد التباين فيقع الكلام عنه اما بلحاظ 

 يكون التعارض مستقراً واما بلحاظ الحكم. الموضوع وأنه متى

والبحث بلحاظ الموضوع فقد يستفاد من القاعدة بأن الجمع مهما أمكن أولى 

حيث يوخذ بكل من الدليلين ولكن في جزء من مدلوله لا تمامه، فقد  (1)من الطرح

                                                           

قاعدة الجمع مهما امكن وهي من القواعد المشهورة بين قدماء الاصوليين وادعى الميرزا حبيب الله  (1)

راد مهها والي  يظهر من للما  العاممة احللي )قده( ا  المراد من اجمال الم -الرشتي )قده( في بدائعه 

ما  الشهيد )قده( في التمهيد ا  المراد مهه هو واما ما يظهر من بعض لل الجمع هو الجمع الدلالي

الجمع العملي، بمعهى التبعيض في العمل بالدليلين، ومورد القاعدة هو التعارض المستقر، ويقصد بالجمع 

 أحد احتمالا  ثامثة:الدلالي 

الاحتمال الأول: هو التوفيق بين مدلولي الخبرين بتأويل أحدهما أو لامهما بهحو يهتفي معه التهافي 

والتعارض الواقع بيههما بحسب الظهور الأولي قبل الجمع لما لو ورد ))ثمن العيرة سحت(( وورد أيضاً 

عيرة الانسا ، والثانية على عيرة احليوا   ))لا بأس ببيع العيرة(( حيث تحمل الرواية الأولى على

 المألول اللحم.

الاحتمال الثاني: هو التحفظ على مدلولي الدليلين والتعبد بهما معاً ولكن بهحو التخيير بيههما، اما 

 الاستمرار  أو الابتدائي.

ظهر والمقيد الاحتمال الثالث: الجمع بيههما بهحو يتهاسب مع الضوابط العرفية بحمل الظاهر على الأ

 على المطلق.

 والمقصود من الجمع العملي أحد احتمالا  ثامثة:

الاحتمال الأول: هو التبعيض من حيث العمل بالخبرين بمعهى العمل ببعض مدلول الخبر الأول، 

 وببعض مدلول الخبر الثاني.



 (146........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ورد ))بيع العذرة سحت(( وورد أيضاً ))لا بأس ببيع العذرة(( حيث يحمل الخبر 

ول على عذرة الانسان أو عذرة غير مأكول اللحم، ويحمل الثاني على عذرة الأ

مأكول اللحم، فإذا تعذر العمل بهما في تمام مدلوليهما للتنافي بينهما فإن هذا لا 

يسوغ طرحهما في تمام مدلوليهما بعد إمكان العمل بجزء من مدلول كل منهما لأن 

بجزء من مدلول كل منهما فيكون جمعاً  الضرورات تقدر بقدرها دائماً، ولذا يعمل

 بين الدليلين.

وهذا التفسير لا يمكن قبوله فأن ترك جزء من مفاد كل دليل والأخذ بما يقابله 

من الدليل الآخر أمر اعتباطي جزافي، إذ لا معين له فكما يمكن ذلك كذلك يمكن 

وما أخذ من طرح كلا الجزئين من مفاد أحدهما والأخذ بكلا جزئي مفاد الآخر، 

أحدهما وما طرح من الآخر كل منهما موضوع للحجية فترجيح أحدهما على 

الآخر بلا مرجح، وهذا ما يسمى عندهم بالجمع التبرعي فهذا التفسير للقاعدة لا 

 دلالة أو عملًا. -وهو تفسير المشهور-يصح 

                                                                                                                                                    

لما في المطلق والمقيد الاحتمال الثاني: تبعيض العمل بمدلول أحد الخبرين مع العمل بتمام مدلول الثاني 

 فانه يعمل بتمام مدلول المقيد وببعض مدلول المطلق الي  لا يتهافى مع المقيد.

الاحتمال الثالث: التبعيض العملي بهحو الترديد أ  العمل تارة بتمام مدلول الخبر الأول وبعمل تارة 

 أخرى بتمام مدلول الخبر الثاني.

 ورمحمد صهق – 62-61ص 1المعجم الأصولي ج



..................................................(147)الجزء الرابع عشر   

التفسير الثاني: على اساس الجمع العرفي، بدعوى ان مورد التعارض مما 

كن فيه الجمع بوجه من الوجوه في أغلب الحالات، واخراجه عن كونه جمعاً يم

 تبرعياً، حيث تطبق في مورده أحدى نكات الجمع العرفي.

وقد ذكر السيد الشهيد )قده( تقريبين لذلك أي لتطبيق نكتة من نكات الجمع 

لى جانب العرفي للدليلين المتعارضين بنحو التباين، وكل واحد من التقريبين ينظر ا

 من جوانب التعارض أحدهما جمع عرفي بلحاظ الموضوع والآخر بلحاظ المحمول.

مورد المثال المتقدم لـ ))بيع العذرة سحت(( ))ولا بأس ببيع  من الأول

 العذرة(( فأنه يخصص الموضوع في كل من الدليلين بغير موضوع الآخر.

ة غير مأكول اللحم، )بتقريب(: أنه يمكن تقييد العذرة بجانب البطلان بعذر

فيما تقيد العذرة بجانب الجواز بعذرة مأكول اللحم وذلك بأن يقال: ان كل واحد 

من الدليلين فيه دلالتان، وضعية واطلاقية حَكَمية والاولى مستفادة من الوضع 

اللغوي للألفاظ الموضوعه للمعاني، فالعذرة التي هي موضوع الحكم في الدليلين 

س( الجامع بين المطلق والمقيد وهي طبيعة مهملة مستفادة من موضوعة )لأسم الجن

وضع أسم الجنس، فلو كنا وأسم الجنس فهو غير موضوع للاطلاق بل هو 

وهي موجودة في المقيد كما هي موجودة في المطلق  –الطبيعة  –موضوع للجامع 

 فهذه هي الدلالة الوضعية.

تمام مقدمات الحكمة لفرض  واما الدلالة الاطلاقية فهي تامة فيهما لتوفر

كون المولى في مقام البيان وبامكانه ان يقيد ولم يقيد، ومع عدم التقييد  فالاطلاق 



 (148........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

منعقد، والدلالة الوضعية اللفظية أقوى من الدلالة الاطلاقية السكوتية لظهور 

حال المتكلم في ارادة ما قاله أقوى وآكد من ارادة ما سكت عنه )الدلالة الاطلاقية 

ية لأنها تنجيزية لدالة على شمول الحكم لتمام الافراد(، أو تقدم الدلالة الوضعا

لأنها تعليقية على عدم القيد وحيث تكون الأولى قيداً فلا تتم على الاطلاقية 

الاطلاقية أو غير ذلك من وجوه التقديم مما سيأتي الحديث عنه في تقديم العام 

كل منهما بحسب الحقيقة ليست بين الدالين  على المطلق المتعارضين، والمعارضة في

على القضيتين المهملتين )الدلالة الوضعية( بل بين الدلالة الاطلاقية في كل منهما 

مع مدلول الآخر الوضعي، وحيث تكون الأخيرة الوضعية أقوى فتكون قرينة 

على الاطلاقية في الدليل الآخر فتقدم عليها، فيرفع اليد عن اطلاق كل منهما 

بالظهور الوضعي في الآخر، وبذلك تثبت قضيتان موضوعهما الجامع )الطبيعة( 

المهملة من حيث الاطلاق والتقييد، حرمة البيع على الجامع وجوازه كذلك، 

واجتماع حكمتين متنافيين على الطبيعة المهملة أمر ممكن لأن المهملة بقوة الجزئية، 

محمول مناقض للآخر، فتتعين كل والقضيتان الجزئيتان قد يكون في كل منهما 

منهما على القدر المتيقن مع فرض وجوده، وهذا هو الجمع بين الدليلين كما يريده 

القائل بالقاعدة ،الجمع مهما أمكن أولى من الطرح فيحكم بحرمة بيع العذرة لغير 

المأكول وبجوازها للمأكول فمن حيث النتيجة، هو جمع عرفي لا من باب نفس 

 القاعدة.



..................................................(149)الجزء الرابع عشر   

هذا البيان أنه لم يقدم وجهاً ومبرراً لكون المعارضة بحسب  ويلاحظ على

الحقيقة بين الدلالة الاطلاقية في كل من الدليلين مع مدلول الدليل الآخر أي 

 الدلالة الوضعية.

ويجاب عنه ان الدلالتين على القضيتين المهملتين لا تنافي بينهما، وبعد رفع 

الاطلاقية لكل منهما مع الدلالتين في الطرف الآخر وهما التنافي بينهما التنافي بين 

الاطلاقية في الآخر ولا تقدم لاحدهما على الأخرى، والدلالة على القضية 

المهملة في الأخرى، والاطلاقية مع الاطلاقية لا تقدم لأحدهما، وتعارضها مع 

مورد للدلالة  الوضعية البيانية لابد من تقديم البيانية عليها ولو انعكس لا يبقى

 الوضعية مع الاطلاق في الأخرى.

: الجمع العرفي بينهما بحسب المحمول، المعروف بين الفقهاء أنهم ومن الثاني

يجمعون بين الخبرين الدال أحدهما على الوجوب والآخر على الترخيص بالحمل 

راد للدليل الأول على الاستحباب بجعل الثاني )الدال الترخيصي( قرينة على ان الم

من الآخر الطلب الذي يجوز تركه، وجواز الترك ينسجم مع أصل الطلب 

والرجحان فيجمع بينهما بالحمل على الاستحباب لدليل الأمر، وقالوا ان صحة 

الجمع فيما لو كان دليل الترخيص ظاهراً في الاباحة بالمعنى الأعم الذي يجتمع مع 

لمعنى الأخص كما لو ورد بهذا الاستحباب، واما لو كان ظاهراً في الاباحة با

اللسان سواءً فعل أو ترك كان معارضاً لدليل الأمر فينفي تمام مدلول الآخر سواءً 



 (150........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

كان هو الوجوب أو الاستحباب، وللجمع بينهما بتطبيق أحدى نكات الجمع 

 العرفي يقال بتحليل كل واحد من الأمرين الى صريح وظاهر.

الطلب ودلالته وضعية صريحه  )فيقال(: ان دليل الأمر بلحاظ أصل

فاستعماله في غير الطلب غلط فيكون أصل افادة المطلوبية والرجحان قوياً وأكيداً، 

نعم له دلالة أخرى اطلاقية على الوجوب ولكنها أقل بحيث يكون حمله على 

الاستحباب كثير فهو ظاهر في الوجوب وأما أصل الطلب فصريح فله مدلولان 

الوجوب وبهذا فأنه في طرف الأمر دلالتان أصل الطلب قوي صريح وظاهر لإرادة 

وصريح إذ ليس في قبالها الا نفي الحظر وهو نادر، فلا يبقى في دلالتها الا الطلب 

بخلاف دلالته على الوجوب، اما بالاطلاق فهي دلالة أخرى وإما بالوضع إذا كان 

ضع للأمر هذا في موضوع للطلب الوجوبي، وهاتان الحيثيتان ملحوظتان في الو

 طرف الامر.

واما في طرف الاباحة: الخطاب ظاهر فيها بالاباحة بالمعنى الأخص إذ قد 

يكون بالاطلاق، وله ظهور في نفس الترخيص بالمعنى الأعم )الذي هو بمنزلة 

الجنس( للاباحة بالمعنى الاخص وهذه الدلالة أصرح وأقوى من الأولى، وبهذا 

ظاهر في الطرف الآخر فترفع اليد عن كل ظاهر فأن الصريح يتنافى مع ال

بالتصريح، فترفع اليد عن الوجوب في طرف الأمر وعن الاباحة بالمعنى الأخص 

في طرف الترخيص، ويبقى أصل الطلب هو يجتمع مع الاباحة بالمعنى الأعم في 

 الاستحباب، وهذا جمع عرفي.



..................................................(151)الجزء الرابع عشر   

 لا يمكن المساعدة عليه: بأحد بيانين: وهذا البيان

: ان ما قيل من حمل الدلالة الظهورية في كل طرف على لبيان الأولا

الصريحة في الدليل الآخر انما هي دلالة تحليلية غير مستقلة، فالأمر ظاهر في 

الوجوب لأنه موضوع له وانحلاله الى دلالة بينة صريحة ومطلقة ظاهرة هو تحليل 

يان فالمعنى واحد وضع له عقلي والوجوب بحسب دلالته اللغوية معنى واحد لا معن

لفظ واحد والأمر نفسه في طرف الاباحة وإن انحلاله الى اباحة خاصة هي الفصل 

واباحة عامة هي الجنس تحليل عقلي كتحليل الانسان الى حيوان ناطق، وحمل 

الدلالة الظاهرة على الصريحة بحيث تكون الأخيرة قرينة على الأولى غير صحيح 

الصريحة وضعية مستفادة من اللفظ حتى يقال بأنها قرينة على  إلا إذا كانت الدلالة

المراد من الآخر، وما جعل قرينة غير مستفاد من اللفظ بل من تحليل الدليل 

 اللفظي.

وهذا البيان ان تم فهو يتم في التطبيق الثاني ولا يتم في التطبيق الأول، فإن 

الاولى تصورية والثانية  الدلالة على اسم الجنس غير الدلالة الاطلاقية، إذ

تصديقية فهي خارجة عن مدلول اللفظ إذ هي موضوع للطبيعة المهملة )الطبيعة 

الجامعة بين المطلقة والمقيدة( فهما دلالتان مستقلتان مختلفتان سنخاً فلا يمكن جعل 

 البيان للرد عليهما واحد.

تكون  ففي مورد التطبيق الأول يصح ان يقال ان الدلالة الوضعية حيث

 مستقلة ومستفادة من اللفظ فهي تصلح لرفع اليد عن الدلالة الاطلاقية.



 (152........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بيان ثان يصلح للموردين معاً، وهو ان يقال: يشترط في الجمع العرفي  وههنا

بين الأدلة ان يكون المدلول الذي يراد جعله قرينة ظاهراً في معنى القرينية واما إذا 

ونه قرينة أو معارضاً، فلو قيد الدليل الأول لا لم يكن ظاهراً بل كان مردداً بين ك

بأس ببيع عذرة ماكول اللحم فهنا قيد هذا الدليل، فيكون ظاهر في المعنى المقيد 

وهو معنى القرينية على المطلق لأن المعنى المقيد الذي هو القرينة يكون ظاهراً في 

  يصح.التقييد، واما لو كان مردداً بين كونه قرينة أو معارضاً، فلا

وهنا أسم الجنس موضوع للطبيعة المهملة وهي صالحة للانطباق على الطبيعة 

المطلقة وعلى الطبيعة المقيدة، فما هو مدلول أسم الجنس سنخ مدلول جامع مردد 

وبين ان يكون معارضاً وعليه فهو غير  –وهي الطبيعة المقيدة  –بين ان يكون قرينة 

لا يصلح أسم الجنس لرفع اليد عن الاطلاق في صالح لمفاد القرينية، وعلى هذا ف

 كل منهما لعدم توفر الشرط المذكور فلا يجمع العرف بينهما على النحو المذكور.

للسيد الشهيد )قده( يمكن قبوله مع شيء من التعديل إذ قد  وهذا البيان

يناقش في هذا المورد كما لو كان دليل بيع العذرة سحت مطلقاً، ودليل لا بأس 

يع العذرة مجمل حيث لا يعلم شموله لكل عذرة يشملها أو لا يشملها، فهنا لا بب

يحكم بالتساقط من جهة التعارض حتى في المنفصلتين لأن الفقهاء هنا يقبلون 

بالتقييد ويأخذون بالمطلق في غير مورد المجمل، فيأخذون بالمقيد والقدر المتيقن من 

هي أنه هنا في مورد اجمال أحد الدليلين  المجمل فيقيدون ذاك بهذا، ولعل النكتة

فمثلًا لو كان دليل لا بأس ببيع العذرة ولم يكن فيه اطلاق بل كان مجملًا ولكن 



..................................................(153)الجزء الرابع عشر   

المدلول النهائي له والظهور النهائي له بمقدار المقيد لا أكثر، وهذا كما لو ورد في 

ضيق ولو مورد عذرة المأكول، والعرف هنا ينظر للدلالة النهائية فلو كانت أ

 للاجمال وأخص من الآخر فهو صالح للقرينية.

المهم هو المحصلة النهائية للدلالة هي التي ينظر اليها العرف فإن كانت أضيق 

 وأخص، من دليل الآخر، صلحت للقرينية.

ولك أن تقول: بأن الدليل المجمل بلحاظ عذرة مأكول اللحم مبين لا مجمل 

نا يحكم بالتقييد فيرفع اليد عن ))ثمن العذرة وفي أكثر من ذلك لا دلالة فيه وه

سحت(( وعلى هذا فمورد اجمال أحد الدليلين يختلف عن مورد اطلاق الدليلين، 

حيث ان الدلالة المتحصلة من أسم الجنس ليس اضيق فلا تصلح للقرينية، ومجرد 

 لا يكفي لاحتمال انطباقه على المعارض. –الجامع  –كون مدلول اسم الجنس 

ذكره السيد الشهيد )قده( يقبل في المطلقين لا في المطلق والمجمل لأن  فما

النكتة في استقرار الدلالة وبعد الاستقرار كانت احدهما أضيق من الاخرى ولو من 

الاجمال فيأخذ الفقهاء بالمجمل لأن المجمل في المحصلة النهائية وبعد استقرار الدلالة 

لمطلقتين فأنه لا يصلح للقرينية لكونه جامع فيه يكون صالحاً للقرينية بخلاف ا

للقرينية وعدمها، فظهر أنه لا بد ان يكون الظهور النهائي صالحاً للقرينة اما أضيق 

 أو أخص.



 (154........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

، وفرض آخر لو كانا مجملين لا ظهور لأيهما لا في المطلق ولا في هذا فرض

هي التساقط أو  المقيد، فلا يكون أحدهما قرينة على الآخر وحينئذٍ فهل النتيجة

 الأخذ بكليهما.

وهنا قد يكون الأخذ بهما معاً ممكناً رغم الاجمال وقد يكون السقوط ففي 

الدليلين المتقدمين ثمن العذرة سحت، ولا بأس ببيع العذرة كل منهما مجمل حيث 

لا اطلاق لاحدهما فلا يثبت شيء لمفاديهما والنتيجة هي التساقط وعدم ثبوت 

 ا ويستثنى من ذلك بعض الموارد:شيء من مدلوليهم

: لو فرض ان لكل منهما مدلول ودلالة عقلية ومجموع المورد الأول

الدلالتين العقليتين يستلزم مدلول التزامي عقلي ينشأ منهما، حيث يعين مفاد 

الدليلين بنحو يرفع التعارض من البين، وأبرز مثال لذلك الروايات الواردة في 

أبن أبي عمير تحدده بألف ومائتي رطل، وفي رواية محمد  تحديد الكر، ففي مرسلة

مع اجمال كلمة الرطل وترددها بين الرطل العراقي وبين  (1)بن مسلم بستمائة رطل

الرطل المكي وهو ضعف الرطل العراقي فقد يجمع بينهما )تارة( بأن يقال: بأن 

( الرطل المكي، 600( الرطل العراقي، والمراد من مقدار )1200المراد من مقدار )

( المكي لا العراقي حيث لا قرينة 1200وهذا جمع تبرعي إذ لعل الإمام أراد من )

 تعيّن ذلك.

                                                           

  32ح 1من أبواب الماء المطلق ج 11وسائل الشيعة ب (1)



..................................................(155)الجزء الرابع عشر   

مدلول التزامي  -)وأخرى( حيث يؤخذ بالمدلول الالتزامي لكل منهما 

( رطل لها مدلول التزامي عقلي مشترك لكلا المدلولين 1200فرواية ) –عقلي بيّن 

( رطل عراقي، وكذا لو كان الرطل مكياً فأنه لا 1200)لأنه لا يكون أقل من 

( رطل عراقي لأن المكي ضعف العراقي، فهذا مدلول 1200يكون أقل من )

 مشترك التزامي عقلي.

( رطل تدل على ان الكر ليس بأكثر من ذلك ولو أريد 600وكذا رواية الـ )

قل من المكي فهو ( رطل مكي لأن العراقي أ600به العراقي فأنه ليس بأكثر من )

نصفه، وهذا مدلول التزامي بيّن، فالدليلان لهما مدلولان مطابقيان مجملان 

ومدلولان التزاميان مبينان ولا يمكن الأخذ بالأوليين إذ لا قرينة في البين، والثانيان 

يؤخذ بهما لأن الدلالة في كل منهما بينة )غير مرددة( فلا يمكن رفع اليد عنها 

( رطل مكي وليس بأقل من 600قال: الكر ليس بأكثر من )فيؤخذ بها، في

( رطل عراقي، وهذان المدلولان لا يعلم وجود معارض لهما لأن 1200)

المعارض للمدلول الالتزامي هو إما المطابقي للآخر ولا يصلح للمعارضة لاجماله 

رز واما هو الالتزامي للآخر ولا معارضة، وكل دلالة أحرزت وكانت مبينة ولم يح

في قبالها معارض كانت حجة، والمدلولان الالتزاميان صادقان معاً وصدقهما لازم 

 لهما.

( رطل عراقي وهذه 1200( مكي المعادل مع )600والنتيجة أن الرطل هو )

النتيجة هي نفس النتيجة من الجمع العرفي ولكنه ليس بجمع عرفي ضمن قواعده 



 (156........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وهنا يثبت الحكم الشرعي بالنتيجة بالدلالة المعروفة فيما المشهور قد طرح الروايتين 

الالتزامية وإن كانت الفعلية مجملة لكل واحد من الدليلين، ولو قلنا بالسقوط 

( رطل عراقي، فلا بد من 1200( رطل مكي وليس هو )600فالكر ليس هو الـ )

 البحث عن دليل على مقداره الشرعي.

جمال فلا يبقى مجال للدلالة : بأن الدلالة المطابقية إذا سقطت للأقد تقول

الالتزامية لتبعيتها ذاتاً وإن اختلف في تبعيتها حجية وعلى هذا فما ذكره من البيان 

 باعتبار الدلالة الالتزامية البينة، غير تام.

: ان ذلك يصح في الدلالة الالتزامية اللفظية المستفادة والمستظهرة من فنقول

صل صدور الخبر المعبر عنه الدلالة الالتزامية نفس اللفظ لا في اللازم العقلي لا

 المستفادة من العقل لصدور الخبر وما ذكر في البيان هو الثانية لا الأولى.

:نفس المثال المتقدم مع افتراض أنه لا اطلاق لاحدهما فكانا المورد الثاني

مهملين، فلو فرض قطعية السند والجهة في كل منهما أي نعلم بصدور كلاهما 

هما ليسا صادرين تقية، فهنا تحصل نتيجة الجمع التبرعي، وذلك بتخصيص وإن

كل منهما ولو من الخارج فيخصص ثمن العذرة سحت بعذرة الانسان، ويخصص 

لا بأس ببيع العذرة بعذرة مأكول اللحم والسبب هو وجود لازم عقلي قطعي، 

لدان قطعاً فان اصالة الصدور والجهة قطعيان حسب الفرض، وهذان القطعان يو

ثالثاً، وهو القطع بعدم حرمة بيع العذرة الطاهرة للقطع بصدور الرواية وانها غير 

صادرة تقية، وبذلك يقطع بالقدر المتيقن من كل منهما ولو من الخارج، وبهذا 



..................................................(157)الجزء الرابع عشر   

المتيقن لكل منهم يعلم بسقوط الاطلاق في كل منهما بالقياس الى ما هو المتيقن من 

نفس النتيجة المتحصلة في الجمع التبرعي المتقدم سابقاً وليس الآخر فتكون النتيجة 

من الجمع العرفي لابتنائه على أن أصل أحدهما على الآخر من باب القرينة 

 والمفروض أنه لا قرينة لاجمال الدليلين حسب الفرض.

مبني على صحة انقلاب بالنسبة التي سيأتي الحديث عنها ان  المورد الثالث:

لى، كما لو فرض أن أحد الدليلين قطعي سنداً وجهة فيما الآخر ظني شاء الله تعا

فيهما، ))ثمن العذرة سحت(( مقطوع السند لتواتره مثلًا، والجهة لمخالفته للعامة، 

واما رواية ))لا بأس ببيع العذرة(( ظنية السند لورودها في رواية واحدة واحتمال 

ية الأولى، وبذلك يقطع بأن عذرة النجس موافقتها للعامة فهنا دلالة قطعية في الروا

محرمة كقدر متيقن ولا قطع في الحكم الشرعي بالرواية الثانية لننتهي هنا الى الجمع 

العرفي، والروايتان ظاهرتان في التعارض ومجملتين، ففي فرض ظهور الدليل 

الظني في الاطلاق، فأن لم نقل بكبرى انقلاب النسبة يوجد في قباله ظهور 

ض مع تمام مفاد هذا الظهور فيسقط هذا الظهور عن الحجية إذ لا معنى لحجية معار

شيء من هذا الظهور اما ظهوره في عذرة غير مأكول اللحم فساقط للقطع بمخالفه 

وهو القدر المتيقن من الدليل القطعي، واما في عذرة مأكول اللحم فساقط 

لقطعي، وبذلك يسقط الدليل للمعارضة مع ما زاد عن القدر المتيقن من الدليل ا

الظني بتمام مدلوله والدليل القطعي فيما زاد عن القدر المتيقن إذ لا معنى للحجية 

الا مع لحاظ نكتة في اخبار العلاج ستأتي في حينها، فأن الظهور المعارض للقطع 



 (158........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يسقط عن الحجية، وهنا يسقط الدليل الظني ويبقى القطعي بتمام مدلوله، واما لو 

النظر عن الاخبار العلاجية فان النتيجة هي بقاء القدر المتيقن على الحجية  غضضنا

في الدليل القطعي فقط، لأن نسبة دليل الحجية الى تمام الدليل الظني وما زاد عن 

المتيقن في الدليل القطعي على حد سواء مع عدم المرجع أو القرينة يثبت بطلان بيع 

 عذرة غير المأكول.

كبرى انقلاب النسبة التي تعني النظر الى الدليل الحجة من واما ان نقبل 

حيث أخصيته وقرينيته لا النظر الى ذات ظهور الدليل، وهنا الدليل الظني ما يكون 

حجة فيه هو ما لا قطع في خلافه وهو في عذرة مأكول اللحم، حيث يكون ظاهراً 

ول فيقطع ببطلان البيع في عذرة مأكول اللحم وأما ظهوره في مقابل عذرة غير المأك

وجداناً فهذا الظهور ساقط فيما الاول باق، فإذا كان أخص فيتعامل معه معاملة 

الأخص وهنا الدليلان بلحاظ ظهورهما ليس أحدهما أخص من الآخر، واما 

بلحاظ الحجية فجزء ساقط بالقطع كما في المثال أو بحجية أقوى كما لو خصص من 

ع العذرة الطاهرة وهو أخص من اطلاق الدليل الخارج بدليل، فيصح فيه بي

القطعي فيخصص هذا بذاك لكفايته في التخصيص، وبهذا يتولد جمع عرفي ببركة 

كبرى الانقلاب، وبهذا سوف تنقلب النسبة بين الدليلين من التباين الى العموم 

والخصوص المطلق ونتيجته العمل بالدليل الظني ويحكم بالتساقط إذا لم نقبل 

 نقلاب في غير مورد القطعي ويؤخذ بالقطعي في مورد الظني.بالا



..................................................(159)الجزء الرابع عشر   

وبذلك ظهر ان النتيجة بلحاظ أخبار العلاج يسقط الدليل الظني بتمام 

مدلوله ونأخذ بالقطعي فيدخل المقام في أخبار المخالفة للدليل القطعي من الكتاب 

 والسنة.

هو الظهور بذاته  إلا أنه سيأتي عدم قبول ملاك انقلاب النسبة وان الملحوظ

 لا الظهور الحجة.

 فرضيات التعارض المستقر واحكامها

ان البحث عن احكام التعارض المستقر من زاوية دليل الحجية العام يكون 

على نحوين )الأول(: مستوى ما يقتضيه دليل الحجية العام من دون افتراض علم 

لح عليه بالأصل من الخارج بثبوت الحجية في الجملة في مورد التعارض ويصط

 الأولي.

)الثاني(: مستوى ما يقتضيه دليل الحجية بعد افتراض العلم من الخارج 

بانحفاظ الحجية في الجملة حتى في مورد التعارض، وعدم التساقط المطلق ويصطلح 

 عليه بالأصل الثانوي.

ثم ان الدليلين المتعارضين )تارة( يفرض قطعية سندهما معاً بحيث يعلم 

 من الشارع. بصدورهما

 )وأخرى( يفترض ظنية سندهما معاً بأن يكون صدورهما ثابتاً بدليل الحجية.



 (160........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

)وثالثة(: يفترض قطعية سند أحدهما وظنية سند الآخر والبحث في هذه 

 الفرضيات في ناحيتين:

 الأولى: تحديد مركز التعارض بين الدليلين في كل منهما.

ي بلحاظ دليلب الحجية الذي وقع الثانية: في مقتضى الأصل الأولي والثانو

 مركزاً للتعارض.

 : في تحديد مركز التعارض بين الدليلين.البحث الأول

اما على ضوء الفرضية الأولى التي يكون الدليلان قطعيين سنداً ولم يقطع 

ببطلان مفاد أي واحد منهما في نفسه مع تعذر الجمع العرفي بينهما فيكون مركز 

 ية للظهور لا للسند لفرض قطعية السندين.التعارض هو دليل الحج

اما على الفرضية الثانية: التي يكون الدليلان ظنيين سنداً فلا اشكال في ان 

مركز التعارض فيهما دليل حجية السند إذا كانت الدلالة قطعية، وهذا واضح وانما 

بأنه  الكلام في تحديد مركز التعارض فيما لو لم تكن الدلالتان قطعيتين حيث يقال

لا موجب لسريان التعارض الى دليل الحجية للسند، لصدور الروايات المتعارضة 

من المعصومين كما صرحوا لدوافع عديدة، ومع الصدور للأدلة المتنافية فقد يكونا 

معاً صادقين وصادرين منهم )عليهم السلام( فلا يسري التعارض الى السندين، 

ل من السندين مشمولًا لدليل حجية ولا علم اجمالي بكذب احدهما فيكون ك

السند ويثبت صدورهما وان كانا في ظهورهما تعارض، ومع عدم الجمع بينهما 

يحكم بالتساقط للظهورين فإذا ثبتت فائدة على صدورهما وإن كانا متعارضين 



..................................................(161)الجزء الرابع عشر   

تترتب تلك الفائدة، وهذا بخلافه في مورد البيّنات المتعارضة كما لو دلت أحدهما 

ائع ودلت الأخرى على طهارته فيسري التعارض الى دليل حجيتيهما على نجاسة م

 للعلم بكذب أحدهما.

السيد الشهيد )قده( أنه لا يتم على تمام التقادير ففي بعضها يسري  وقد ذكر

 التعارض الى السندين وبعضها لا يسري، فذكر تقادير ثلاث:

من الدلالة ان يثبت حجية لكل  -: وهو التقدير الصحيح التقدير الأول

والسند بجعل واحد يثبت المجموع بنحو الارتباط، فقد تقدم في مبحث حجية خبر 

عني ))العمري وأبنه ثقتان فما أديا فالثقة، بجملة من الطوائف من الأدلة مثل 

يؤديان(( ومثل ))أيونس بن عبد الرحمن ثقة آخذ منه معالم ديني وغيرهما(( فأنها 

ة هو الحجة بلحاظ الدلالة والسند معاً بمعنى لزوم تدل على أن ما يؤخذ من الثق

اتباع مفاد الرواية وما أخبر به الثقة أي النتيجة المتحصلة من مجموع سنده ودلالته، 

أو قل الجمع بين الحجتين والكاشفيتين معاً، وكأنه يلحظهما معاً ويجعل الحجية 

 للنتيجة.

دليل حجية السند بعد  وعلى هذا التقدير فمن الواضح سريان التعارض الى

سقوط حجية الدلالة للتعارض ومع سقوطها يسقط سند الخبرين للارتباط بين 

الحجتين، السند والدلالة فإذا سقطت أحدهما سقطت الأخرى إذ لا تفكيك بين 

السند والدلالة على هذا اللسان واثبات كلا الحجتين من السند والدلالة في كل من 



 (162........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

و مستحيل، واثبات الحجتين في طرف فهو ترجيح بلا الطرفين بدليل الحجية فه

 مرجح.

ان تكون حجية السند مستقلة وغير مربوطة بحجية الظهور، التقدير الثاني: 

أي يكون مفاد دليل الحجية التعبد بأصل الظهور دون الدلالة، فنقل الثقة واعتباره 

اً من المعصوم حجة، سواء أكان المخبر به موضوعاً خارجياً أو كان حديثاً صادر

)عليه السلام( فلا خصوصية للمخبر به، فهي ناظرة الى الشهادة لاثبات الخبر مع 

 قطع النظر عن خصوصية المشهود به.

هنا يمكن الأخذ بحجية السند لاثبات الدلالتين المتعارضتين عن المعصومين 

لازم فلو كان هناك أثر يترتب على نفس صدورهما، وفي المورد الذي يكون الأثر 

 لصدور نفس الحديث بقطع النظر عن دلالته فيترتب ذلك الأثر لو كان للسند.

فلو كانت أحدى الروايتين تنقل الأمر بشيء ظاهر بوجوبه فيما تنقل 

الأخرى عن المعصوم )عليه السلام( ما يكون ظاهراً في الاباحة بالمعنى الأخص 

وان شاء ترك، ومن الواضح ان كما لو قال ))سيّان فعله أو تركه(( أو ان شاء فعل 

بخلاف  –الوجوب والاستحباب معاً  –الاباحة بالمعنى الأخص في مقابل الطلب 

فهو مناسب مع الاستحباب ومنافٍ مع  –أصل الترخيص  –الاباحة بالمعنى الاعم 

الوجوب، فلو ثبت كلا الخبرين بسندين ظنيين، فقد ذكر )قده( ان لكل واحد 

وعقلية، والظهورية للأول على الوجوب والثاني على  منهما دلالتان ظهورية

 الاباحة بالمعنى الأخص، وبذلك يتعارضان.



..................................................(163)الجزء الرابع عشر   

ولهما دلالة عقلية هي لازم صدور أصل الحديث وإن للمتكلم مراد ولكنه 

مردد بين الوجوب والاستحباب ولا ثالث لهما مع عدم احتمال التقية، لأنه 

أحدهما مع فرض عدم التقية فلا احتمال  استعمل الأمر وصدر عنه فلا بد ان يريد

ثالث لأمره، ولازم صدور الأمر ان يكون له مراد وهو )الجامع( بين الوجوب 

والاستحباب حيث نعلم اجمالًا ارادته لأحدهما، ولا ربط بارادة ظهوره أو لم 

يرده، وكذا في طرف الحديث الدال على الاباحة بالمعنى الاخص وإن لازم صدوره 

ام إن له إرادة وهي مرددة بين الاباحة بالمعنى الاخص والاباحة بالمعنى من الإم

 الاعم )الجامع( بينهما.

وهنا يقول: ان كل دليل بلحاظ أصل الظهور والدلالة فيكون معارضاً 

أي الدلالة الالتزامية  –للآخر وبلحاظ هذا اللازم العقلي لصدور أصل الخبر 

د سقوط الدلالة للتعارض، وإن المولى له مراد لا بأس بأن يكون حجة بع –العقلية 

من أمره وهو الجامع وهو إما هذا او ذاك، ولازم ذلك ان مراد المولى هو 

الاستحباب لأنه الفرض الوحيد الذي يلازم صدق الجامعين واما غيره من 

الفروض كالوجوب أو غيره فأنه يلازم كذب أحد الجامعين لأن الوجوب ينافي 

لأنه مباح، أريد بالاباحة معناها الخاص أو العام، وبهذا يمكن الجامع الآخر 

التمسك بدليل الحجية لاثبات حجية السندين والشهادتين ويثبت صدق المدلولين 

الالتزاميين العقليين، ولازم صدقهما معاً هو فرض ان يكون مراد المولى هو 

لا من باب الجمع  الاستحباب لتعينه فيه لأنه يلزم صدق الجامعين، وهذا المجمع



 (164........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العرفي لتعارض الدليلين بحسب ظهورهما بلا قرينة في البين وهي لا تكون بين 

ظهورين كل منهما يعارض الآخر بل على اساس الأخذ بدلالتين التزاميتين 

 عقليتين ولازمهما صدق هذا الفرض وهو ارادة الاستحباب.

كان الدليلان مجملين هذا وقد ذكر السيد الشهيد )قده( ان ما ذكره صحيح لو 

كما لو كان كل منهما مردد، فالأمر مردد بين الوجوب والاستحباب ولا ثالث 

لهما والآخر مردد بين الاباحة بالمعنى الاخص وبين الاباحة بالمعنى الأعم، فهنا 

( رطل 1200نثبت تطبيق آخر للمجمع كما مر في مسألة الكر حيث كان دليل الـ )

( 600الرطل العراقي وبين الرطل المكي، وكذا دليل الـ) مجمل لتردد الرطل بين

رطل مردد بينهما ولكل منهما مدلول التزامي عقلي ولتصادق المدلولين الالتزاميين 

 ( المكي.600( بالعراقي المساوي للـ)1200العقليين ينتج أن يكون الرطل )

ثبتنا وهذا جمع من باب الدلالتين الالتزاميتين هناك كما هو هنا حيث ا

الاستحباب من باب الدلالتين العقليتين الالتزاميتين هذا فيما لو كان الدليلان 

ظاهرين فلا نقبل هذا البيان لما ذكرنا من ان الصحيح في مبنى  امجملين، اما لو كان

جعل الحجية للظهورات عبارة عن تلك الطوائف من الروايات في مبحث حجية 

كك بين حجية السند وحجية الدلالة بل الحجية الخبر والمستفاد منها انها لا تف

 للنتيجة المتحصلة منهما.



..................................................(165)الجزء الرابع عشر   

 وفيه عدة مناقشات للسيد الهاشمي:

المناقشة الأولى: ما هو الوجه في الاختلاف بالنتيجة بين مورد الظهور ومورد 

اجمال الدليلين، فإذا قبل البيان في فرض الاجمال فتلك الروايات تشمل الدلالة 

العقلية بمعنى أنه يبقى للرواية لازم عقلي يمكن ان يثبت أثراً وينتهي الى الالتزامية 

نتيجة وإن لم يكن مفاداً من الظهور ومع كفاية هذا المقدار فلماذا يفكك ،فلو كانا 

ظاهرين في معنيين متعارضين حيث يسقط دليل الحجية للظهور ولكن اللازم 

كون حجة فيهما معاً فيشمله العقلي حيث يكون لازماً لأصل صدور الحديث ي

دليل الحجية كالتقدير الأول، كما لو علم بصدور الحديث وله مدلول التزامي نقله 

 الراوي فيكون حجة.

وبعبارة ان الراوي كما يخبر عن المدلول المطابقي )الظهور( الذي سقط 

وعدم بالمعارضة او الاجمال له مدلول آخر أخبر عنه وهو المدلول الالتزامي العقلي 

الدلالة على الاول لا يكون مؤثراً ليوجب التفصيل والتفكيك بين الفرضين لكونه 

 لازماً لأصل صدور الحديث لا لظاهره.

والمناقشة: ان التعارض يسري الى حجية السندين الظنيين أو لا يسري وهي 

ن نكتة التفصيل بين الاجمال للمدلول المطابقي وبين الظهور لهما، فإذا كانا ظاهري

بظهورين متعارضين فسوف لا يكون حجة في شيء من السندين، وذلك لأن دليل 

حجية أحد الظهورين كما يكذب الظهور الآخر يكذب ما هو لازمه لأصل 

الصدور فأنه لو كان ظاهراً في الوجوب الذي هو مفاد الأمر، فإن لازم صدقه 



 (166........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لازم عقلي لصدور ومطابقته للواقع أنه لا يوجد في الطرف الآخر لا ظهور ولا 

الحديث وإن الحديث الآخر غير صادر من المعصوم، إذن يعقل في مورد المراد 

الواقعي للأول وهو الوجوب حيث ينفي مطابقة الدليل الآخر للواقع وينفي لازمه 

بمعنى ينفي صدق الراوي الآخر والا لزم مطابقة ذلك  –جامع الاباحتين  –العقلي 

م العقلي يدخل طرفاً في المعارضة بخلاف مورد الاجمال الخبر للواقع، فهنا اللاز

حيث ان مدلوله مجمل مردد بين الوجوب والاستحباب، وحيث يكون مرددا فلا 

حجة في أحدهما فلا يكون الوجوب حجة لينفي صدق الحديث الآخر وبالتالي 

ينفي لازمه، إذ لا معارضة له، ذلك ان معارضة أحد احتمالين ولا ظهور لهما 

نه احتمال لا حجة تعينه وكل دلالة مطابقية كانت أو التزامية انما تكون حجة ما لأ

 لم يحرز المعارض لها، ولا معارضة هنا في الطرف الآخر.

وبهذا تكون النكتة أنه في فرض الظهورين تسري المعارضة وتشمل ظهور 

بين  الآخر والمدلول الالتزامي لصدور الآخر، فينفي صدق الراوي فيدور الأمر

اسقاط الظهور هنا والأخذ بالسند هناك أو بالعكس وحيث لا مرجح فيسري 

 التعارض الى دليل حجية السند.

هذا بخلاف الاجمال، إجمال كل من الدلالتين المطابقيتين فيما الالتزاميان 

ثابتان لأنهما عقليان، لأصل صدور الحديث، فيصدق كلا المدلولين الالتزاميين 

ستحباب( فيما الطرف الآخر لا ظهور فيه ليكون منافياً لهذا لا من معاً )بارادة الا

الوجوب ولا من الاباحة بالمعنى الأخص المنافي للاستحباب، ففي قبال الدلالة 



..................................................(167)الجزء الرابع عشر   

العقلية البينة احتمال على الخلاف يحتمل ان يكون دلالة أو دلالة مجملة فيؤخذ 

رطل  1200نه لا يكون أقل من بتلك ،وهذه النكتة قد مر بيانها في مسألة الكر وأ

( رطل مكي، وهاتان دلالتان التزاميتان وبهما اثبتنا 600عراقي ولا أكثر من )

الكر، ولو كان المدلول المطابقي لأحدهما ظاهراً في الرطل المكي فمن الواضح 

يكون معارضاً للآخر أي مع المدلول الالتزامي العقلي، فشرط الأخذ بالدلالتين 

العقليتين المستلزمتين لنتيجة معينة عقلًا أن لا يكون لهما معارض وهو  الالتزاميتين

فرع ان لا يكون المدلول المطابقي ظاهراً في المعنى المعارض، والا فإن هذا الظاهر 

 كما يعارض وينفي الظاهر الآخر كذلك ينفي مدلوله الالتزامي المنافي له أيضاً.

تزامي لأصل صدور الحديث فيدخل والفقهاء حيث لا يأخذون بالمدلول الال

في المعارضة لأن حجية كل من الظهورين كما يكذب الظهور الآخر كذلك ينفي 

)لازم صدق الراوي وصدور الحديث( وهو الجامع فيسري التعارض الى السندين 

ويدور الأمر بين حجية سند هذه الرواية ورفع اليد عن حجية الظهور لتلك الرواية 

المعارضة الى السندين بهذا البيان، هذه هي نكتة ان الفقهاء أو بالعكس فتسري 

يحكمون بالتعارض الى السندين وإن كان دليل الحجية للسند مستقلًا عن حجية 

الظهور إذا لم نقبل التقدير الأول المتقدم، بل حتى على التقدير الأول يبقى مدلول 

يمكن الأخذ به للمعارضة يمكن الأخذ به من كلام الراوي سواء أكان له مدلول لا 

أو للأجمال وهو لازم صدق الراوي وصحة صدور الحديث وموضوع الحجية فيه 

تام لما له من أثر وهو ثبوت الاستحباب فينبغي الأخذ به فما ذكره السيد الشهيد 



 (168........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

)قده( غير تام، إذ يكفي للأخذ بالسند ان يكون للمخبر به أثر ولو بلحاظ مدلوله 

ظ مدلوله المطابقي وهو مفاد الحديث المنقول ولازم صدور الالتزامي لا بلحا

الحديث هو ثبوت الاستحباب، وهذا المقدار يكفي للعمل بالروايات الدالة على 

الحجية حتى على هذا التقدير الأول إذ لا يقتضي أكثر من ان يكون للاخبار 

موجود فيتمسك  والسند مدلول )لفظياً أو عقلياً لازماً لمصدر الخبر( وهذا المقدار

بحجية السندين لاثبات المدلول الالتزامي العقلي بعد عدم امكان اثبات المدلول 

المطابقي الظهوري للتعارض وهذا المقدار يكفي فيه التمسك بحجية السند، وعلى 

 هذا فالاشكال مسجل، هذا هو الإشكال الأول.

ية السند مستقل الإشكال الثاني: لو أخذنا بالتقدير الثاني وهو أن دليل حج

عن دليل حجية الظهور فينبغي ان يقال بالتساقط لا ثبوت اللازم العقلي وذلك لأن 

كلًا من السند والظهور ينفي السند والظهور في الطرف الآخر ومعناه أنه ينفي 

 –اللازم لصدور الحديث وبالتالي يكذب السند لأن نفي اللازم وهو الجامع هنا 

م )صدور الحديث(، فتقع المعارضة في دليل حجية نفي للملزو -الاستحباب 

السند والظهور في هذا الطرف وبينهما في الطرف الآخر وحيث لا مرجح في البين 

لنحكم بالسندين ونلغي الظهورين بل يسقط الجمع بالمعارضة والأخذ بالسند 

والظهور في طرف ورفع اليد عنهما في الطرف الآخر وعلى كل حال لا بد من رفع 

 ليد عن حجيتين متماثلتين أو متخالفتين.ا



..................................................(169)الجزء الرابع عشر   

إلا أن هذا الاشكال غير وارد، لقيام صحته على وجود أربع حجج سندان 

وظهوران وكان الدليل يقتضي التمسك بالسندين أو بالظهورين كما لو كان 

الظهوران واصلين حيث يتمسك بحجية الظهور حقيقة ليكون الاشكال وجيهاً 

يمكن التمسك بحجتين في طرف واسقاط الاخريتين إذ لا ،فإن وجود أربع حجج لا 

مرجح فتسري المعارضة الى السندين كما في المتعارضين بمعنى سريان المعارضة الى 

جميع الحجج، والأمر هنا ليس كذلك إذ الظهور لم يثبت حقيقة ووجداناً بل كان 

ان ما يقوله واقعي اثباته بالتعبد بالسند فدليل حجية السند يقول ان المخبر صادق و

ولكن تعبداً إذ لعله ليس بواقعي وقد أصطلح عليه هذا النوع بالحكومة الظاهرية، 

ويقصد بها ان ما يرتب أثر حجية الظهور من التنجيز والتعذير هو دليل حجية 

السند لا دليل حجية الظهور إذ لا يحرز حقيقة ليصح التمسك به، ودليل حجية 

شهود به سواءً كانت احكام واقعية حيث يرتبها ظاهراً أو السند انما يرتب آثار الم

كانت احكاماً ظاهرية كالحجية فالحكومة ظاهرية، وعليه فلا توجد لدينا الا 

حجتان وهما هذا الاخبار وذاك الاخبار يترتب عليهما مؤداهما من الآثار الشرعية 

ه والمقدار الذي لا ظاهراً لنفس الحجية فلا بد من لحاظ ان هذا السند يحرز موضوع

 لا يُرتب. -موضوع ذلك الأثر  –يثبت موضوعه 

واخبار المخبر عن ظهور تُرتب أثر حجية هذا الظهور ظاهراً ولو سقط هذا 

الظهور بالمعارضة عن الحجية فلا تترتب آثار حجية الظهور حتى ظاهراً، لأن 

ال لدليل ظهوره ليس موضوعاً للحجية بعد سقوطه أما بالمعارضة أو بالاجم



 (170........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الحجية الرافع للظهور، وهذا المعنى يجري حتى في الخبر الواحد كما لو أخبر الواحد 

بأن المعصوم )عليه السلام( صدر منه ظهوران متعارضان فهنا لا نقول بوقوع 

التعارض لأن ما أخبر به ليس موضوعاً لأثر الحجية والحجة هي ما ليس لها 

لحجية الاخبار فيكون الظهور المخبر به معارض، ولا واصل وهنا صادر وواصل 

لكي نثبته  –الحجة  –الواحد أو الُمخبران ليس موضوعاً للأثر الشرعي الواقعي 

 ظاهراً لهذا السند.

وعلى هذا فبلحاظ الظهور لا أثر له، وبلحاظ اللازم العقلي لصدور 

م الحديث، وهو ليس من ظهورات الكلام، فلو صدر الحديثان من المولى مع عد

احتمال التقية يرتب الاستحباب لأن هذا لازم يثبت بالسند حتى وإن كان 

المدلولان الظاهريان متعارضين أو يكونا مجملين فيثبت هذا المدلول الالتزامي لأن له 

وهذا الأثر يثبت ظاهراً وهذا معناه عدم سراية  –الاستحباب  –أثر شرعي 

أحدهما لاحتمال صدقهما معاً،  التعارض الى السندين إذ لا علم اجمالي بكذب

ولا توجد حجة معارضة مع مجموع حجتين ليقال لماذا ترفعون اليد عن الظهورين 

وتأخذون بالسندين بل خذوا بظهورٍ هنا وأتركوا السند، وأتركوا حجة الظهور 

هناك وخذوا بالسند فإن هذا الكلام تام لو كانت عندنا أربع حجج ،والأمر هنا 

وردنا فيه حجتان وتلك آثار ظاهرية تترتب على هاتين الحجتين ليس كذلك لأن م

ظاهراً وكل أثر يترتب بمقداره، وعلى هذا فبلحاظ الإخبار عن الظهور فهو ليس 

موضوعاً للحجية لوجود معارض له، وبلحاظ المدلول الالتزامي فهو إخبار بما 



..................................................(171)الجزء الرابع عشر   

علم بكذب أحدهما يكون أثراً شرعياً، فهنا ليس أمامنا الا حجتان )سندان( لا ن

فيشملهما معاً دليل حجية السند ويترتب عليهما آثار المشهود به بمقدار ما تكون 

الشهادتان مثبتتين لموضوع تلك الواقعة، ويكون هذا الاثبات ظاهرياً والحكومة هنا 

 ظاهرية.

وما يشهد به الخبران من الظهورين المتعارضين ليسا موضوعاً للحجية إذ لا 

، فيثبت المدلول الالتزامي لأصل صدور الحديث، لا اللازم لظهور يشملهما معاً

 الحديث.

فلو قبلنا التقدير الثاني ولم نقبل الأول، بمعنى ان حجية السند مستقلة عن 

حجية الظهور، وحينئذٍ لا بد أن يتعامل مع الظهورين المتعارضين كالتعامل مع 

لأنه لازم عقلي لصدور المجملين، حيث يثبت الاستحباب في فرض الاجمال 

الحديث ،كذلك يثبت في فرض الظهورين المتعارضين الاستحباب، إذ لا موجب 

لسريان التعارض للسندين بعد فرض استقلالهما عن الظهورين على التقدير 

لي لا بلحاظ الظهور لأنه ليس الثاني، فالثبوت للاستحباب بلحاظ اللازم العق

 ة بعد فرض سقوطه بالمعارضة.بحج

لكن الفقهاء يفصلون بين الموردين فيحكمون بحجية اللازم العقلي لصدور و

الحديث، وفي مورد التعارض يحكمون بعدم ثبوت اللازم العقلي مع ان حجية 

السند غير مربوطة بحجية الظهور فلا بد من اثبات اللازم العقلي للصدور لا 

ران معاً فيؤخذ ما للظهور، وبما ان الصدورين لا علم بكذبهما إذ لعلهما صاد



 (172........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يترتب عليها من الآثار للوازمها الصدورية من دون فرق بين مورد الاجمال ومورد 

الظهور، وحتى على التقدير الأول يكتفى باللازم العقلي للسند وإن كان بلحاظ 

 مدلوله المطابقي غير موضوع للحجية إذ لا أثر له للمعارضة.

تقبل أصوله أو لقصوره في اثبات  ومع عدم قبول التقدير الأول كما لو لم

لازم الصدور فيرد الاشكال في الفقه، وإن الفقهاء لماذا لا يحكمون بثبوت اللازم في 

 مورد الحديثين المتعارضين؟ وحينئذ لا بد من جواب آخر.

)وحاصله(: انكار الملازمة بين صدور الخبرين ووجود ارادة جدية 

واما ان المتكلم لا يريد الظهور كما في مورد بالاستحباب اما لاحتمال وجود التقية 

الاجمال والاهمال كما لو كان غرضه أحدهما لدواعي معينة، وإن كان ذلك 

 خلاف ظهور حال المتكلم أنه يريد الافصاح.

 –ولا ما هو خلافه  –الوجوب -وهنا كما ان المتكلم لا يريد الظاهر 

، كما لو كان في تقية، فاللازم في الأمر، فهو لا يريد الجامع أصلًا –الاستحباب 

غير مراد )وإن كان خلاف ظاهر حاله( وعليه فلو أريد جعله لازماً للصدور فلا 

ملازمة، وإن أريد جعله لازماً للظهور فهو ساقط عن الحجية ولوازمه كذلك 

تسقط لأنه ليس موضوعاً للحجية بلحاظ مدلوله المطابقي، وكذلك هو بلحاظ 

 وإذا أنكرنا الملازمة ففي المجملين لا يثبت اللازم. مدلوله الالتزامي،

والجواب يمكن ثبوته فيهما معاً، ولكنه سوف يكون لازماً للظهور الحالي 

لا لأصل ظهوره وارادته للوجوب أو للاباحة في الطرف الآخر  اًوإن للمتكلم مراد



..................................................(173)الجزء الرابع عشر   

رادة لفرض الاجمال، وعدم الظهور بلحاظ المدلول الاستعمالي الا ان عدم الا

فيما هي متعينة وإما أصل الارادة فهو محفوظ، بمقتضى ان لكل متكلم مراد مع 

 كونه غير هازل ولا متقي، فله ارادة ولكنها مرددة.

وعلى هذا فهنا ظهوران حاليان لازمان ولا تعارض بينهما، ولا يعارض كل 

ن التبعية لأ –أي المجمل  –منهما المدلول الاستعمالي للآخر المردد بين الأمرين 

للدلالة الالتزامية فيما إذا سقطت المطابقية بناء على التبعية لا فيما لو لم تكن 

المطابقية موجودة للاجمال وكان هناك لازم فكلا المعنيين المجمل فيهما اللفظ لا 

موجب لسقوطه، بل هو حجة وليس بابه باب سقوط المدلول المطابقي، وهذا 

ر في ان لأحدهما مراد مردد وهذه دلالة التزامية لازم لهما معاً واحدهما ظاه

للجامع بين الوجوب والاستحباب، ودلالة التزامية للجامع بين الاباحة 

والاستحباب وهما غير تابعين لدلالتين مطابقيتين ساقطتين عن الحجية لأنه لازم 

لكلا الاحتمالين في الطرفين، وهو ما يصدقان فيه معاً وهو الاستحباب، وليس 

لازماً لأحدهما دون الآخر ليكون من الترجيح بلا مرجح وعلى هذا الأثر يمكن 

التمسك بدليل حجية السندين، وبهما يثبت هذا الظهور الحالي اللازم لكلا 

 المدلولين المطابقين على كلا الاحتمالين لصدقهما في فرض الاستحباب.

خذ بالظهور فما ذكره الفقهاء من التفصيل بين الاجمال حيث يمكن الأ

الحالي، لثبوت الجامع إذ لا معارض له في الطرف الآخر لفرض الاجمال فيه، 



 (174........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

والتردد فما يعارضه ليس هو المعارض الحجة، فيثبتان معاً ويصدقان فيما هو لازم 

 لكلا السندين والصدورين.

بخلاف الظاهرين في معنى كل واحد منهما ينافي الآخر، فلا يكون اللازم 

منهما موضوعاً للحجية لوجوب المعارض لهما في المدلول المطابقي الحالي لكل 

والالتزامي كذلك، وهو ليس لازماً للصدور لاحتمال التقية في فرض ظنية 

السندين، وبهذا لا يفرق بين الدليلين الظاهرين أو المجملين، وإنما ينشأ الفرق من 

متقياً، وهذا الظهور الحالي  وجود الظهور الحالي فيما لو لم يكن المتكلم هازلًا ولا

في فرض الاجمال للمدلول المطابقي مفيد لأنه موضوع لأثر شرعي بخلاف فرض 

الظهور بالخلاف حيث يقع التعارض بلحاظ المدلول المطابقي، أو الالتزامي، 

 فيسقط عن الحجية.

 وبهذا يظهر ان سقوط السندين عن الحجية له ملاكان:

ن ان يشملهما دليل حجية السند ولاحدهما ملاك الكذب بأحدهما فلا يمك

 دون الآخر ترجيح بلا مرجح.

وملاك اللغوية، إذ لا يترتب أثر شرعي على ثبوت اللازم لحال المتكلم وهو 

غير موضوع للحجية لوجود معارض، مع فرض وجود المعارض للمدلول 

اً منهما، المطابقي، فالأخذ بهما معاً يستلزم اللغوية فلا يشمل دليل الحجة شيئ

والأثر الشرعي إن كان ثابتاً لأحدهما فلا لغوية، ولكن اللغوية لازمة لمجموعهما 

لا لأحدهما إذ هو ترجيح بلا مرجح، هذه هي نكتة حكم الفقهاء بسريان 



..................................................(175)الجزء الرابع عشر   

التعارض الى السندين في حال الظاهرين وعدم سريانه في حال المجملين فيكون له 

م اللازم العقلي لاحتمال التقية وغيرها لازم لظهور حال المتكلم بعد فرض عد

المستلزم لعدم وجود إرادة للمتكلم، والظهور الحالي لا معارض له لفرض اجمال 

 معارضه فيكون له أثر ويكون حجة.

: ان يكون دليل حجية السند والشهادة مشروطاً بحجية التقدير الثالث

مأخوذاً في شهادته ان  الظهور، فهو ليس مستقلًا عن حجية الظهور بمعنى أن يكون

ما ينقله من المعصوم )عليه السلام( حجة وإلا لا تثبت الحجية لاخباره وشهادته، 

فالإخبار مشروط بأن يكون ظهور ما ينقله حجة، وهذا يناسب لأن خبر الواحد في 

نعم في الأحكام هو  –البينة  –الموضوعات ليس بحجة ولذا يحتاج الى التعدد 

الظهور الذي ينقله الراوي ولابد من كون ما ينقله ظاهراً  حجة، لإن الحكم هو

حجة، فأخذت حجية الظهور في موضوع حجية الخبر الواحد في باب الأحكام وقد 

 وسع الشارع فيها حيث لم يشترط فيها التعدد.

ولو كان خبر الواحد حجة مطلقاً في الأحكام والموضوعات فلا يحتمل أخذ 

لحجية لأن خبر الواحد حجة مهما كان المشهود به، خصوصية الظهور في موضوع ا

 ولهذا من يشترط التعدد يرى ان خبر الواحد حجة في خصوص الأحكام.

ومن هنا قد يقول قائل: ان يكون الخبر في باب الأحكام وقد أخذ في 

موضوع حجيته ان يكون ظهوره حجة، واما لو كان الخبر حجة مطلقاً ولو كان 

 ارجياً فلا معنى لاشتراط حجية الظهور فيه لأنه أوسع منه.المخبر به موضوعاً خ



 (176........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

نعم يشترط فيه كما هو الشرط في أية حجة أصلًا كانت أو أمارة ان يكون له 

 أثر شرعي، أي لا بد ان يترتب عليه أثر من التنجيز أو التعذير.

وهذا التقدير الثالث: على مبنى المشهور من ان حجية الأخبار مخصوصة في 

فالحجة  –أي لا بد من البينة  –لأحكام واما في الموضوعات فلا بد من التعدد باب ا

 عندهم خاصة في باب الأحكام ونقل الظهورات، وعليه فلا بد من الاشتراط.

 وهذا الاشتراط على نحوين:

 تارة: ان ما ينقله حجة بنفسه بقطع النظر عن وجود معارض له أو لا.

 ، لا معارض له ولا مخصص.وأخرى: ان ما ينقله حجة بالفعل

فعلى الأول: ان ما ينقله في باب الأحكام فهو صالح للحجية وإن لم يكن 

حجة بالفعل لمعارض أو لمخصص، والسندان كلاهما موضوع الحجية فيهما إذ كل 

منهما اخبار ثقة كحكم شرعي فيكون ظهوره حجة اقتضاءً، ومع وجود معارضة 

المقتضي للحجية، وحيث يصدق الراويين فيثبت  فيرفع فعلية الحجية لا أنه يلغي

الظهورين ظاهراً ولكنهما متعارضان، فإن كان من ثمة لازم عقلي لصدور الحديث 

أخذنا به، وإن لم يكن فتسري المعارضة الى السندين، بمعنى لغوية جعلهما ،إذ 

ة جعلهما لهما وصدور حديثين بهما لا يمكن الأخذ بشيء من لوازمهما لا اللفظي

الظهورية لفرض تعارضهما ولا العقلية ليؤخذ بها وتكون خارجة عن التعارض 

 لعدم وجودهما، وحينئذٍ يكون جعلهما لغواً والأخذ بأحدهما معيناً بلا مرجح.



..................................................(177)الجزء الرابع عشر   

وعلى الثاني: بأن يكون الشرط هو الحجة بالفعل للظهور بمعنى ان يكون ما 

جة بالفعل فمن الواضح ينقله الراوي من حكم عن المعصوم )عليه السلام( ح

سريان التعارض والحال هذه الى نفس السندين حتى في فرض وجود لازم عقلي 

لصدور الحديث فأنه لا يفيد، وذلك لأن حجية كل سند مشروط بكون مؤداه 

وظهوره حجة بالفعل وهو لا يكون كذلك إلا مع عدم حجية الآخر، والعكس 

هما على عدم الآخر فهنا توقفان صحيح أيضاً وهذا مستحيل حيث يتوقف كل من

لا يعقل جعلهما، وهو ما عبر عنه فيما سبق بالقضية اللولائية، فلا يثبت شيء 

 منهما.

ولك ان تقول: بأن دليل حجية السند لا يشمل شيء من الخبرين الا إذا كان 

ظهوره لا معارض له، وهنا لا تحقق للشرط لوجود معارض له،فهو اخبار له 

 ن حجة أي واحد منهما.معارض فلا يكو

والنتيجة لا يفرق فيهما بين القول بأن حجية الخبر متقومة بالوصول أو يكفي 

على القول الآخر لأن الحجية  -الوجود الواقعي للحكم-فيها مجرد الصدور  

مجعولة لغرض التنجيز والتعذير، فإذا أكتفي بالصدور فهو حجة وإن ضم إليه 

ه، والنتيجة هي التساقط لو لم يكن من ثمة لازم الوصول فثبوت الخبرين كاف في

 عقلي لأصل الصدور على النحو الأول.

المتقدمة هو الثاني ان تكون الحجية مجعولة  والصحيح من التقادير الثلاثة

للسند بقطع النظر عن المشهود به، لا الأول، أن تكون الحجية للسند والدلالة 



 (178........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الثالث، ان يكون جعل الحجية للسند بنحو الارتباط بينهما بجعل واحد، ولا 

 مشروط بحجية الظهور اما في نفسه أو بالفعل.

وظاهر كلام السيد الشهيد )قده( في الأول، بل صريح كلامه هو الأول 

ولكنه لا ينسجم مع مختاره في حجية الخبر مطلقاً للأحكام والموضوعات تمسكاً 

يفرق في هذه السيرة بل أكثر  بالسيرة العقلائية في الأحكام والموضوعات حيث لم

جريانها في الموضوعات وتكون الأدلة من الروايات مثل ما أديا عني فعني يؤديان 

ونحوهما امضاء لتلك السيرة لا تأسيس أصل جديد، وقد تقدم في بحث حجية 

معاً بالسيرة الممضاة  -الظهور –الخبر أنه لا يعقل ان يكون الجعل للسند والدلالة 

يات، لقيامها أحياناً على حجية ما يخبر به من الموضوعات الخارجية بتلك الروا

 الصرفة كما لو أخبر عن ملاقاة شيء بالنجاسة.

فالصحيح هو الثاني لعدم انسجام التقديرين الآخرين مع من يرى حجية 

 الخبر في الموضوعات والأحكام.

لأحكام أن بل يمكن أن يقال: أنه لا يحتمل في حجية الرواية حتى في باب ا

يكون بها ظهور، كما لو أخبر بحكم في نفس المولى لا على أساس الظهور كما في 

الدلالة العقلية كما لو شرب العصير العنبي، فهنا دلالة عقلية التزامية بأن عصير 

العنب شربه غير محرم وإلا لم يشربه الامام )عليه السلام( فلو نقل هذا الفعل 

شرعاً لا من باب الظهور فيؤخذ بهذا الخبر وإلا كانت المستلزم عقلًا أنه مباح 

 الدلالة غير مأخوذ بها مع اشتراط الظهور.



..................................................(179)الجزء الرابع عشر   

بل حتى على مسلك المشهور من اختصاص حجية الخبر بالاحكام لا في 

الموضوعات فإن لها حجة خاصة لادلة خاصة، فأيضاً لا يعقل جعلها لهما معاً، 

إذ  -الظهور  –ضوع( لحجية أخرى بل هي كاشفة ان المخبر به هو هذا )مو

المشهود به موضوع خارجي يستلزم عقلًا لحكم من الأحكام في هذا المورد ظاهراً 

بنحو الحكومة الظاهرية، وعلى هذا فلا يشترط في حجية الشهادة ان يكون ظهوراً 

للمحكي فضلًا عن ان يكون حجية واصلة للنتيجة من السند والظهور فإن مثل 

الروايات بعيد جداً خصوصاً مع مبنى ان الحجية واحدة للأحكام  هذا الجعل في

 والموضوعات.

اما على الفرضية الثالثة: وهي فيما كان السند ظنياً في أحدهما قطعياً في 

الآخر كما في مورد تعارض الرواية مع الآية أو رواية متواترة، ومركز التعارض في 

ر الآية القرآنية لو كانت دلالة الرواية هذه الحالة بين سند الرواية الظنية، وظهو

صريحة لا تحتمل التقية، ولا تحتمل تأويلًا لا من حيث المدلول ولا من حيث 

الحجية، ولو كانت دلالة الخبر ظهورية قابلة لحملها على المعارض للظهور الآخر، 

كانت المعارضة بين دليل حجية الظهور في جانب الآية وبين دليل حجية الظهور 

 السند في جانب الرواية وأطراف التعارض ثلاثة.و



 (180........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 والكلام على التقادير الثلاثة:

على الأول: من ان المجعول حجة لهما معاً فالتعارض بين دليل حجية السند 

 للرواية وهو نفس دليل ظهورها على هذا التقدير وبين حجية الظهور للآية.

فان كان لدليل صدور وعلى الثاني: من أن المجعول هو حجية السند فقط، 

الرواية المعارضة في ظهورها مع الظهور القرآني لازم لأصل صدور الحديث فالأمر 

يُرتب بخلافه على التقدير الأول فلا يُرتب، وكذا على التقدير الثالث بشكله الأول 

لا الثاني فيكون التعارض بين دليل حجية السند في الرواية وبين دليل حجية الظهور 

حيث لا علم بكذب الخبر ولو كان مخالفاً للكتاب اما للتقية واما لغيرها  القرآني،

ومع عدم العلم للكذب يشمله دليل حجية السند غايته أنه لا أثر له فيكون لغواً، 

 فأحدهما هو الحجة واما كلاهما حجة فهو لغو.

فظهر ان سريان التعارض الى السندين أو الى السند والظهور لا يشترط ان 

م بالكذب لأحدهما بل قد يسري مع عدم العلم بالكذب بنكتة اللغوية فان كان يعل

لصدور الحديث أو لصدور الحديثين لازم عقلي أخذ به وإلا كان صدورهما لغواً، 

كقيد عدم التناقض وعدم الكذب وقيد اللغوية هو لشمول  –اللغوية  –وهذا القيد 

حدهما دون الآخر، وإن لم يكن لغواً دليل الحجية لهما معاً فلا يكونان حجة، ولا

ولكنه من الترجيح بلا مرجح، فلا يشمل دليل الحجية شيئاً منهما وهو معنى 

 سريان التعارض الى السندين.



..................................................(181)الجزء الرابع عشر   

وبهذا يتبين ان اجمال دليل الحجية له منشآن، أحدهما العلم الإجمالي 

 بكذب أحدهما، وثانيهما فيما لو كان جعلهما لغواً.



 (182........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 حكم التعارض

بعد تشخيص موقع التعارض وقد كان بين الظهورين في حال كون السندين 

قطعيين، وبين السندين فيما لو كانا ظنيين، أو بين دليل حجية السند ودليل حجية 

الظهور والنتيجة هي التساقط الا مع اللازم العقلي لأصل صدور الخبر، حيث 

الظهور فيسقط بمقدار أثر  يكون السند حجة بلحاظ اثبات اللازم العقلي لا بلحاظ

 الظهور.

 الأصل في فرضيات التعارض الثلاث

ويقع الكلام تارة فيما إذا كان مركز التعارض دليلًا واحداً كما في الصورة 

 الأولى والثانية، وأخرى فيما إذا كان مركز التعارض دليلين كما في الصورة الثالثة.

 الظهور أو في دليل الحجية والكلام في كون التعارض في دليل واحد، اما في

السند، والأول كما في التعارض بين القطعيين سنداً حيث يكون مركز التعارض 

دليل حجية الظهور لكل منهما أو التعارض بين الظنيين سنداً الذي يكون مركز 

التعارض فيه حجية السند لكل منهما، فاما ان يفرض ان دليل ومدرك الحجية 

لائية أو دليل لفظي يتقدر بقدرها ولو باعتبار ظهوره في منحصر في السيرة العق

 الإمضاء.



..................................................(183)الجزء الرابع عشر   

واما ان يفرض وجود دليل لفظي فيه اطلاق لكل حالة لم يقم برهان عقلي 

على امتناع شمولها لها، كالروايات التي استدل بها على حجية خبر العادل 

 وغيرها.

قتصر فيها على ففي الفرض الأول: حيث تكون الأدلة لبية قطعية لابد ان ي

القدر المتيقن وهو خارج مورد التعارض إذ الدليل شامل لظهور ليس في قباله 

ظهور آخر وهو غير مورد التعارض، حيث لم يحرز وجود ارتكاز عقلائي يفيد 

 ثبوت الحجية في مورد التعارض لا بدلًا ولا تعييناً.

 وكذا في السندين لو كان دليلهما السيرة العقلائية.

ثاني: حيث يفرض وجود دليل لفظي له اطلاق لحالة التعارض وفي ال

 كالروايات المتعددة أو آية النبأ.

هنا يبحث عن ما هو مقتضى اطلاق دليل الحجية لكل من السندين أو 

الظهورين المتعارضين، وأنه هل يقتضي التخيير أو الترجيح أو التساقط ؟ كما لو 

ية وهذا هو التساقط أو يشمل أحدهما في لم يشملهما معاً فيخرجان عن دليل الحج

 الجملة، وهذا هو التخيير أو الترجيح.

ثم ما هو مقتضى الأصل الثانوي مع فرض قيام دليل على عدم التساقط 

 المطلق.



 (184........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 وفيه أقوال ثلاثةمقتضى الأصل الأولي في التعارض بين الدليلين 

 ( التساقط المطلق كما لو كان الدليل لبياً.1

 لحجية في الجملة كما في اثبات حكم ثالث.( بقاء ا2

 ( التفصيل بنحو يأتي عن المحقق العراقي )قده(.3

والأول مذهب المشهور، وقد وضح المحقق الخوئي )قده( البرهان بالبيان 

التالي: عدم امكان التمسك باطلاق دليل الحجية اللفظي لكلا السندين أو 

ضين وشموله لأحدهما بعينه غير معقول الظهورين لاستحالة امكان التعبد بالمتعار

لأنه ترجيح بلا مرجح وهو مستحيل أيضاً فيبقى احتمال ثالث وهو شموله 

لأحدهما تخييراً بمعنى ان يتخير المكلف بينهما، وفيه احتمالان، مع ملاحظة ان 

التخيير في باب الحجج يختلف عن التخيير في باب الأحكام الذي يعني الطلب وهو 

عليق التكليف عليه اما في باب الحجج وهي من الاحكام الوضعية فلا ما يمكن ت

معنى لأن يقال جعلت الحجية للجامع، إذ لا بد من تعيين موضع الحجة كالطهارة 

لابد فيها من تعيين موضع الطهارة الذي قامت الحجة عليه وحكمت به البينة ولا 

ء وذلك الاناء، وكالجامع بين معنى ليقال بقيامها على طهارة الجامع بين هذا الانا

الخبرين فليس لهذا الخبر من كاشفية ومفاد وانما كاشفية الخبر اما لهذا الخبر أو لذاك 

 فلا بد من تعيين موضع الخبر الذي قامت الحجة وخبر الثقة عليه.

 وعلى هذا فتصوير الحجية التخييرية لمورد الحجج يتصور على نحوين:



..................................................(185)الجزء الرابع عشر   

ل الحجية شاملًا لكل منهما على تقدير ترك : ان يكون دليالنحو الأول

الآخر، لأن ثبوت الحجية المقيدة في كل من الطرفين لا محذور فيه، وإنما المحذور في 

الحجتين المطلقتين، فلا موجب لرفع اليد عن أصل دليل الحجية بالنسبة الى كل 

من حيث منهما في الجملة، وإنما ترفع اليد عن اطلاق الحجية فيهما لتعارضهما 

الاطلاق، وبهذا تكون الحجتين التخييريتين مرجعهما الى حجتين تعيينيتين على 

 العنوانين التفصيليين كل منهما مشروط بترك الآخر.

وهذا المعنى باطل، لاستلزامه اتصاف كل منهما بالحجية بعد عدم الأخذ 

الفعليتين لو  بهما معاً، فيرجع محذور التعبد بالمتعارضين من الحجتين التخييريتين

 تركهما معاً.

: ان يكون كل منهما حجة على تقدير الأخذ به، وهذا المعنى لنحو الثانيا

باطل أيضاً، إذ لازم عدم الأخذ بشيء منهما ان يكون المكلف مطلق العنان بالنسبة 

الى التكليف، وأنه لا فائدة من جعل الحجية التي تجعل لأجل التنجيز أو التعذير 

 لغواً. فيكون جعلها

ويرجع في هذا الفرض الى الأصول اللفظية أو العملية وهذا ما لا يلتزم به 

القائل بالتخيير ولا يقاس المقام على التخيير الثابت بالدليل والذي ترجع روحه الى 

ولو  –الحجية المقيدة في كل منهما، فأنه لو تمت اخبار التخيير فهي بنفسها تدل 

خذ على اوم الأخذ بأحدهما وأنه على تقدير تركهما يؤعلى لز –بالالتزام العرفي 

مخالفة الواقع، بخلافه في المقام إذ لم يستفد بمقتضى القاعدة الأولية الا التقييد في 



 (186........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حجية كل منهما واشتراطها بالأخذ به، واما وجوب الأخذ به فلم يدل عليه 

 (1)دليل.

حتمالات الاربعة الا وبهذا لا يمكن التمسك بدليل الحجية العام لبطلان الا

 مع قيام دليل من خارج يقول هذا حجة.

من البيان يجاب عليه بأنا نختار الشق الرابع وان يكون كل واحد  وهذا المقدار

من الحجتين مشروطاً بالأخذ به، لو صلح دليل الحجية العام لأثبات هاتين الحجتين 

وب الأخذ باحدهما، والأخذ بهما كذلك غير ممكن فتتشكل دلالة التزامية بوج

وهو وجوب طريقي لأجل المحافظة على الواقع المنجز على المكلف وإلا لزم 

تركهما معاً ووقع المكلف في مخالفة الواقع المنجز عليه، والحال هنا كحال أدلة 

التخيير حيث تصورنا الحجية مشروطة بالأخذ به مع حكم تكليفي وهو وجوب 

معاً وهو أمر طريقي للمحافظة على التكليف  الأخذ بأحدهما وعدم جواز تركهما

الواقعي المنجز على المكلف، ولو استفدنا من دليل الحجية العام أنه له اطلاق 

بلزوم الأخذ بهما ووجوب أحد الأخذين المستفاد من الدلالة الالتزامية من اطلاق 

الفهما دليل الحجية دفعاً للغوية جعل الحجية، أو حفاظاً بالأخذ بأحدهما ولو خ

لتنجّز عليه التكليف الواقعي، وهذا المعنى يستفاد من دليل التخيير لو تم حيث 

                                                           

  438ص 4نقاًم عن البحوث ج  - 336مصباح الأصول ص (1)



..................................................(187)الجزء الرابع عشر   

ا ووجوب أحد تين مشروطتين كل منهما بالأخذ بهتستفاد الحجية التخييرية، حج

 الأخذين لعدم جواز تركهما وإلا كان جعل الحجية التخييرية لغواً.

يلين، إذ لا يمكن اثبات الحجية ، فيعود التساقط بين الدلوهذا البيان غير تام

المقيدة في كل منهما، بدليل الحجية العام وذلك لأن اطلاق دليل الحجية العام لكل 

منهما على تقدير الأخذ به أو عدم الأخذ بالآخر معارض باطلاقه لشمول الآخر 

 في نفس هذا التقدير، ولا معنى للأخذ بأحدهما دون الآخر.

 لثالث والرابع( لحال الالتزام بهأحد الاحتمالين )ا )بيان ذلك( ان الاطلاق في

أو لعدم الالتزام به، فهي حجية تعيينية مشروطة في كل من الطرفين تدخل في 

المعارضة أيضاً، إذ كل اطلاق لدليل الحجية له معارض في الطرف الآخر، مثلًا 

 اطلاقه على تقدير الأخذ بهذا معارض باطلاقه على شمول الآخر على نفس

التقدير، إذ معنى اطلاق الدليل يقول الآخر حجة سواءً أخذت به أو لا، ولا معنى 

 لتقديم هذا على ذاك.

والتقادير في الطرفين على الاحتمالين الثالث والرابع هي أربعة، الأخذ بهذا 

أو تركه، أو الأخذ بالآخر أو تركه فالاطلاقات فيها كلها متعارضة في أية حصة من 

ة المتقدمة، وعليه فلا يمكن الأخذ بهذا الاطلاق وترك ذاك الحصص الأربع

الاطلاق لأنه من الترجيح بلا مرجح، وهو نفس المحذور على الاحتمال الثاني، 

وهو استفادة الحجية التعيينية لأحدهما، فاستفادة هذا المعنى من دليل حجية العام 

أو لذاك كذلك، والرابعة  باطل، والحالتان الثالثة الحجية لهذا بشرط ترك الأخذ به



 (188........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الحجية بشرط الأخذ بهذا أو الأخذ بذاك كلها من حصص الاطلاق لدليل الحجية 

العام في قبالها حصة اطلاقية ولا ترجيح لأحدها على الآخر، فيقع التعارض في 

اطلاقات دليل الحجية الواحد بلحاظ هذه الحصص فلا يمكن استفادة الحجية 

الخاص الدال على الحجية التخييرية، وعلى هذا فمقتضى المشروطة الا مع الدليل 

 القاعدة هو الحكم بالتساقط، الا ان هنا استثناءات من هذه النتيجة:

: لو علم من الخارج، ان ملاك الحجية ومقتضيها لو كانت الاستثناء الأول

موجودة  في مورد التعارض فهي في أحد الطرفين تعييناً أقوى منها في الطرف 

، كما في خبر عدل إمامي، وخبر ثقة عامي، والمولى يرى خبر الإمامي الآخر

أرجح في مقام جعل الحجية فيمكن التمسك باطلاق دليل الحجية لخبر الامامي ولا 

يعارضه خبر الثقة العامي للقطع بعدم حجيته تفصيلًا إما مع الآخر، كما لو لم 

لوحده، باعتباره مرجوحاً عند  يكن ملاك الحجية ثابتاً في مورد التعارض أصلًا أو

المولى في ملاك الحجية لعدم مقاومته لخبر الامامي العدل، فلا اطلاق له لسقوطه 

عن الحجية بالعلم التفصيلي، فيتمسك باطلاق دليل الامامي إذ هو حجة وليس في 

 قباله اطلاق حجة، هذا هو الاستثناء الأول.

جية في مورد التعارض ونسبته الى : ان يعلم بوجود ملاك الحالاستثناء الثاني

كل واحد منهما على حد سواء وليس أحدهما حجة مطلقاً حتى على تقدير الأخذ 

بالآخر بل اما لا ملاك للحجية فلا حجية فيهما معاً أو يوجد فيهما بنحو متساوٍ 



..................................................(189)الجزء الرابع عشر   

ينتج التخيير، أي الحجية التخييرية المشروطة بالأخذ به بوجوب الأخذ بأحدهما، 

 للغوية.دفعاً 

ولك أن تقول: يبقى اطلاق دليل الحجية لكل منهما على تقدير الأخذ به 

 حجة بلا معارض، وبذلك يتجه التخيير في هذا الفرض.

وببيان آخر: ان هناك اطلاقان، اطلاق على تقدير الأخذ بالآخر ساقط 

ى نحو جزماً لما ذكر من العلة وهي إما لعدم وجود الملاك رأساً أو لوجوده فيهما عل

 سواء، فلا معنى لاطلاق أحدهما على تقدير الأخذ بالآخر لأنهما متعارضان.

واطلاق كل منهما على تقدير الأخذ به، فلا معارض له إذ بعد فرض 

تساويهما فالأخذ بأي منهما محقق للملاك فلا يبقى مجال للأخذ بالآخر فيما لو 

 أخذ بالأول.

لاق جعل الحجية لخبر الامامي وفرقه عن سابقه أنه في السابق يكون اط

الراجح في نظر المولى على حاله بعد انتفاء الاطلاق للخبر المرجوح بالقطع 

 التفصيلي، فينتج الترجيح.

: ان يكون كل واحد من المتعارضين محتمل الأهمية في نفسه الاستثناء الثالث

يعلم  فيعلم أن أحدهما المعين أهم او مساوي، ولا يحتمل أهمية الآخر وهنا

بسقوط اطلاق دليل الحجية لشمول الآخر  عند الأخذ بالأول أما لعدم وجود 

ملاك الحجية فيه رأساً كموارد عدم العلم بالملاك في مورد التعارض، ولو علم به، 

فهو موجود فيه بنحو التساوي أو لوجوده في الأول بنحو أرجح منه، وعلى جميع 



 (190........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ساقطاً عند الأخذ بالخبر المحتمل رجحانه  هذه الاحتمالات يكون الاطلاق المذكور

فيكون اطلاق دليل الحجية للخبر المحتمل رجحانه بلا معارض فيتمسك به، وبهذا 

يثبت عدم التساقط المطلق إذ يدور الأمر بين التخيير والترجيح، فيدخل المقام في 

طلق البحث القادم عن مقتضى الأصل الثانوي بعد قيام دليل على عدم التساقط الم

وهو هنا نفس دليل حجية العام مع ضم العناية المفترضة من راجحية أحدهما 

 المعين.

وفرق هذا الاستثناء والأول عن الثاني واضح، ففي الثاني نثبت حجيتين 

مشروطتين بالطرفين حيث يسقط اطلاق الحجية للآخر للعلم بسقوطه فيهما حين 

لقاً تعييناً في أحدهما بعد القطع بعدم الالتزام بالآخر، وفي الأول ثبوت الحجية مط

الحجية في الآخر، وفي الثالث حجية محتمل الترجيح حين الأخذ به لا حين الأخذ 

لاحتمال مساواته مع الأول، فلو التزم به  –الآخر  –بالآخر، إذ لا قطع بسقوطه 

 يقع التعارض بينهما.

حال الأول وكون  : كما لو لم تكن مزية لأحدهما كما هوالاستثناء الرابع

ملاك الحجية لو فرض العلم به من الخارج محفوظاً ونسبته إليها كما في الثاني على 

 حد سواء ولا علم بأهمية احتمال احدهما دون الآخر كما في الثالث.

احتمال الترجيح في كل من الطرفين سواءً احتمل التساوي أو لا، وهي 

م فيها بالتساقط لأن احتمال الترجيح الحالة التي تم البرهان السابق على الحك

والحجية المطلقة في كل منهما معارض به مع الآخر، والحجية المقيدة في كل منهما 



..................................................(191)الجزء الرابع عشر   

مما لا يمكن اثباتها بدليل الحجية العام لما مر من البرهان عليه لأن اطلاقه لكل منهما 

ر في نفس على تقدير الأخذ به أو عدم الأخذ بالآخر معارض باطلاقه لشمول الأخ

هذا التقدير، فلا بد من الحكم بالتساقط حتى في هذا المورد، الا انه يمكن اثبات 

الحجية حتى في هذا المورد في الجملة بنحو يترتب عليها أثر شرعي في الجملة، فيما 

 المشهور رجع الى الأصول العملية.

ا بالعرض : التعارض بين الأدلة على نحوين تارة يكون التنافي بينهموالتحقيق

للعلم الاجمالي بكذب أحدهما، كما في صل الظهر، وصل الجمعة فأن المفادين 

لا تضاد بينهما ولا تناقض فيجب امتثال كل منهما لأنه مطلوب تعييناً وإنما وقع 

التعارض للعلم من الخارج أنه لا تجب في وقت واحد إلا فريضة واحدة، ففي 

لعصر تجب صلاة العصر، وهكذا وبهذا وقت الظهر تجب صلاة الظهر، وفي وقت ا

العلم يكون كل من الصلاة الظهرية والصلاة للجمعة في وقت الزوال  متعارضان 

بالعرض، إذ لكل منهما دلالة التزامية تقول ان الظهر ليست بواجبة، والأخرى 

 تقول ان الجمعة ليست بواجبة، هذا قسم من التعارض.

ا كان الدليلان مما لا يمكن ثبوت )وتارة( التعارض بالذات، وهو ما إذ

مفادهما معاً إما لتضادهما كما لو دل على وجوب شيء ودل الآخر على حرمته أو 

لتناقضهما كما لو دل على وجوب شيء ودل الآخر على عدم وجوبه، وعلى هذا 

 فالأقسام ثلاثة، وفي قسمين منها يمكن ان يقال بعدم التساقط:



 (192........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 رض بالعرضالقسم الأول: أن يكون التعا

فقد يخطر ابتداءً التساقط لتعارضهما بين المدلول الالتزامي لكل منهما مع 

المدلول المطابقي للآخر، وهو تعارض بالذات لأنه بنحو التناقض حيث يقول كل 

دليل أنا واجب فيما الدليل الآخر بمدلوله الالتزامي يقول أنت غير واجب فلا 

لأحدهما من الترجيح بلا مرجح حتى على يشملهما دليل الحجية العام وشموله 

نحو تخييري لما مر من تعارض الاطلاق في تمام حصصه، فالتعارض بالعرض ينتهي 

 الى التعارض بالذات.

اللهم الا ان يقال بوجود فرق هنا في التعارض بين المدلولين المطابقيين وبين 

 لتساقط.المدلولين الالتزاميين وبيان هذا الفرق يقتضي عدم الحكم با

وهنا عدة محاولات لمنع الحكم بالتساقط من خلال اسقاط الدلالتين الالتزاميتين 

 عن الحجية:

إذا كان المدلولان المطابقيان الزاميين لا ترخيصيين فلابد من  المحاولة الأولى:

الأخذ بالمطابقيين واسقاط الالزاميين الترخيصيين لنفي هذا الوجوب ونفي ذلك 

زم للمخالفة القطعية العلمية، واما العمل بالمدلولين المطابقيين الوجوب وهو مستل

 فلا يلزم محذور ومعه لا بد من العمل به.

وبعبارة ان العلم الاجمالي يكذب أحدهما غير منجز لادائة الى الترخيص في 

المخالفة فهذا العلم الإجمالي لا يضر بمنجزية ما علم بوجوبه أو قامت الحجة عليه 



..................................................(193)الجزء الرابع عشر   

د بين شيئين فيحكم بمنجزية ما قامت عليه الحجة وهو الاحتياط في كلا ولكنه مرد

 الطرفين المردد بينهما الشيء.

وهنا المدلولان المطابقيان مؤداهما الوجوب، وجوب الجمعة، ووجوب 

الظهر ولكنها واقعاً فريضة واحدة وهي إما الجمعة وإما الظهر، فيحتاط ظاهراً 

عني ان الواجب بذمة المكلف تكليفين بل هو تكليف بالاتيان بهما معاً وهذا لا ي

واحد ولكنه مردد بين الظهر وبين الجمعة، والعلم الإجمالي من الخارج بكذب 

أحدهما لا ينفي ان يكون الوجوب الظاهري هو الاحتياط بالاتيان بهما معاً تفصياً 

ذلك لا يحكم من مخالفته أو قطعاً لاصابته بفرض تردد الواجب الواقعي اثباتاً، وب

 بتساقط الدليلين.

على هذه المحاولة من البيان واضح، لأن صحة هذا البيان  ولكن الاشكال

موافقة فيما إذا لم يقع بين الدليلين نفسيهما تناف، كما لو قامت بينتين على نجاسة 

شيئين وعلمنا بأن أحدهما كذب ففي هذا المورد ونحوه يحكم بمنجزية العلم 

الحكم الواقعي والاصول المؤمنة في كل طرف لا تجري لاستلزام  الإجمالي لاحراز

جريانها الترخيص في الحكم الواقعي والوقوع في مخالفة الواقع، وكذا الحال في 

 مورد الأصول العملية المثبتة للتكليف.

وفيما نحن فيه فأن خبر الثقة يدل على وجوب الظهر، وخبر ثقة آخر يدل 

شكل دلالة التزامية وهي حجة لكل منهما تنفي تتعلى وجوب صلاة الجمعة، ف



 (194........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مدلول الآخر المطابقي فتقع المعارضة بين المدلولين المطابقيين الثابتين بالحجة وبين 

 المدلولين الالتزاميين الثابتين بها فلا تبقى حجة على شيء من التكليفين.

م نعم لو علمنا بأن أحدهما واجب على كل حال ولم يكن عليها دليل عا

يمكن الرجوع اليه في وجوب الظهر مثلًا، وجب الاحتياط بملاك منجزية العلم 

سقطان لا محالة، تالاجمالي، بخلاف مورد الروايتين فيقع بينهما تناف وتعارض ف

فهذا البيان غير تام في مورد الامارات لا في مورد الأصول كما لو قامت حجة على 

جتناب من كلا الطرفين، ولا معنى نجاسة مرددة فيحكم بالاحتياط ووجوب الا

لجريان الأصول المؤمنة في الطرفين لأنه ترخيص بالمخالفة القطعية وهو لا يجوز 

فتسقط الأصول المؤمنة ويبقى العلم الأجمالي بالتكليف الواقعي إذ الحجة تبقى 

على منجزيتها ولكنها مرددة بخلافه في مورد قيام امارتين والعلم الاجمالي بكذب 

شكل دلالة التزامية )لحجية لوازم الأمارات دون الأصول( وهي تدهما حيث تأح

 تعارض الدلالة المطابقية للآخر في كلا الطرفين.

 ينلأصول العملية لأن في الأول ملاكفهذا التقريب قياس الأمارات على ا

للتعارض هي الترخيص بالمخالفة القطعية والآخر لزوم التنافي والتساقط وفي 

ات كلا الملاكين متوفر فيما في الأصول الملاك الأول هو المتوفر دون الثاني الأمار

لأن حجية الأصل بمقدار مؤداه المطابقي لا الالتزامي المفضي الى وقوع التعارض 

 والتساقط.



..................................................(195)الجزء الرابع عشر   

ان التساقط في المحاولة الأولى انما جاء من قبل الدلالتين  المحاولة الثانية:

لدلالتين المطابقيتين، والالتزاميتان مما يعلم بسقوطهما الالتزاميتين حيث يعارضان ا

تفصيلًا اما تخصصاً واما تخصيصاً فعلى الأول لا موضوع لهما بعد سقوط 

المطابقيتين وهذا هو التخصص واما لو كانت المطابقيتان حجة فالالتزاميتان ساقطة 

م بسقوط من باب التخصيص لبقاء موضوع حجية الدلالة المطابقية، وبهذا يعل

الالتزاميتين على كل حال وذلك لأن بقاء الدلالات الأربع غير ممكن فأما ان يسقط 

الجميع فتكون الدلالتان الالتزاميتان ساقطتين أيضاً بالتخصص حيث لا موضوع 

لحجيتيهما بعد سقوط المطابقيتين بناء على ما هو الصحيح من التبعية في الحجية بين 

واما ان تسقط الالتزاميتان فقط دون المطابقيتين وهو معنى المطابقية والالتزامية، 

التخصيص، وبهذا تبقى المطابقيتان بلا معارض، فيثبت وجوب الظهر والجمعة، 

يبقى ان العلم الإجمالي من خارج بعدم وجوب احدهما وهو بعد فرض حجية 

زية المطابقيتين ولم يولد تعارض بالذات بعد سقوط الالتزاميتين لا يضر بمنج

حدهما لبقائهما على الحجية والعلم بالترخيص أمارتين الالزاميتين المطابقيتين الا

بأحد الوجوبين واقعاً لعدم وجود وجوبين في وقت واحد لا يمنع من إتباع كلتا 

الحجتين المطابقيتين كاتباع الاستصحابين فيما إذا كانا مسبوقين باليقين بالنجاسة 

أحد الطرفين طاهر، لأنه علم اجمالي مؤمن، هذا هو  بموارد العلم الاجمالي بأن

 البيان الثاني.



 (196........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أيضاً، لأنه إنما يتم لو كانت الدلالة الالتزامية في طول  وهذه المحاولة باطلة

الدلالة المطابقية فيعلم تفصيلًا بسقوط الدلالة الالتزامية على كلا التقديرين لوجود 

دلالة المطابقية اما حجة واما ليست بحجة، الدلالة المطابقية وعدمها، فيقال ان ال

فعلى الثاني لا موضوع لحجية الدلالة الالتزامية بناء على التبعية في الدلالتين 

حجةً، وعلى الأول أيضاً الدلالة الالتزامية ليست بحجة بعد حجية الدلالة 

 المطابقية، فهذا تخصيص من دليل الحجة فيما الأول تخصصاً بمعنى عدم الموضوع

 لها في التخصص وعدم المحمول في باب التخصيص.

نشأ من فرض الدلالتين المطابقيتين دليلًا واحداً فيقال أمره  إلا ان هذا البيان

دائر بين الوجوب والعدم، ومع كونهما دلالتان فالدلالتان الالتزاميتان يوجد فيهما 

التزامية  احتمال ثالث وهو ان أحدهما حجة والأخرى ليست بحجة، وكل دلالة

الأخرى لا مع دلالة نفسها، وهذا لا يلازم هي معارضة مع الدلالة المطابقية انما 

العلم بسقوط الدلالة الالتزامية مع سقوط المطابقية الأخرى لا مع نفسها، وهذا لا 

يلازم العلم بسقوط الدلالة الالتزامية مع سقوط المطابقية الاخرى لأنها تابعة 

ذا توجد معارضة لكل دلالة التزامية مع الدلالة المطابقية لمطابقية نفسها، وبه

للأخرى لا لمطابقية نفسها كي يقال يعلم بعدم المدلول الالتزامي إما لوجود المدلول 

المطابقي أو لعدمه فيعلم تفصيلًا بسقوط الدلالة الالتزامية تخصصاً أو تخصيصاً، 

ث لو سقطت المطابقية سقطت ولكنها لا تعارض المطابقية التي هي في طولها بحي

 الدلالة الالتزامية فلا علم بالسقوط هنا، هذا أولًا.



..................................................(197)الجزء الرابع عشر   

وثانياً: لا طولية بين الدلالة الالتزامية والمطابقية بل يوجد بينهما تلازم 

والتبعية لا تعني الطولية بل تعني انها إذا سقطت عن الحجية سقطت الأخرى، 

بينهما، وسيأتي بيان وجه العلاقة  وإن كانت حجة فهي حجة وإن لم تكن طولية

 بين الدلالتين في محله.

: ان الحكم بسقوط المتعارضين يكون فيما إذا كان مقتضى المحاولة الثالثة

الحجية في كل واحد من الدليلين تاماً، وإما مع عدم تمامية في أحدهما المعين كان 

 الآخر حجة بالفعل، وهذا واضح.

كل من المتعارضين متوقف على تمامية في  –عدم الحجية  –والسقوط 

مقتضى الحجية للآخر، وهذا الاقتضاء رافع لاقتضاء الآخر فينتج عدم الحجية 

 لكل من المتعارضين، ولذا تتوقف الحجية في كل طرف على عدم المقتضي للآخر.

وعلى هذا فالدلالتان الالتزاميتان لا تصلحان لمعارضة الدلالتين المطابقيتين 

ا كذلك كان معنى هذا توقف عدم الحجية الفعلية للدلالة المطابقية لدليل إذ لو كان

 –وجوب الظهر مثلًا على مقتضى الحجية للدلالة الالتزامية لدليل وجوب الجمعة 

ونفس هذا الشيء في حق الدلالة المطابقية لدليل وجوب  –بناء على التبعية 

طابقيتين يكون موقوفاً على الجمعة، وعلى هذا فعدم حجية كل من الدلالتين الم

حجية الآخر وهو مستحيل لاستلزامه مانعية كل منهما عن الآخر، وبهذا لا يمكن 

اثبات مقتضى الحجية للدلالتين الالتزاميتين معاً، واما ثبوته لأحدهما دون الآخر، 



 (198........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فهو ترجيح بلا مرجح، فلا يثبت في شيء منهما، وهو معنى عدم صلاحيتهما 

 تين المطابقيتين.لمعارضة الدلال

ونفس التقريب يجري في طرف الوجود، حيث حجية كل من الدلالتين 

المطابقيتين تتوقف على عدم مقتضى الحجة للدلالة الالتزامية في الدليل الآخر وهو 

 متوقف على عدم وجود الحجية للدلالة المطابقية الأخرى، وهذا دور.

ين المطابقية والالتزامية ليست بهذا وكلا البيانين جوابه ان التبعية بين الدلالت

النحو من الطولية بل معناه ان ما يسقط الدلالة المطابقية يسقط الدلالة الالتزامية  

فإذا سقط المدلول المطابقي لسبب ما سقط الالتزامي وسيأتي معنى التبعية للدلالة 

ية، عن الحجية الالتزامية لدلالتها المطابقية، وعلى هذا فلا يلزم من اسقاط المطابق

لوجود المعارضة أو لسبب آخر اسقاط الدلالة الالتزامية التي في طولها أي مطابقية 

 نفسها.

: وهي تعتمد على نكتة خاصة تقتضي ان الدلالة الالتزامية المحاولة الرابعة

لكليهما متعينة للسقوط وتبقى المطابقيتان فيتعين الاحتياط وإن كان أحدهما ساقط 

لعلم بسقوط أحدهما اجمالًا غير مانع من ثبوت كلا التكليفين في واقعاً، إذ ا

الطرفين، كما هو حال الاستصحابين الناشيء من العلم بعدم وجوب احدهما 

فيستصحب عدم وجوب الظهر، ويستصحب عدم وجوب الجمعة فيتعارضان 

ويسقطان ويبقى العلم الإجمالي بوجوب أحدهما على المنجزية فيوجب الاحتياط 

 لاتيان بهما معاً.وا



..................................................(199)الجزء الرابع عشر   

له مدلول التزامي حجة، وهو ينافي  –اجتهادي  –إلا ان الدليل هنا اماراتي 

المدلول المطابقي للآخر فيقع بينهما تعارض، وهذا ما ذكرناه من الفرق بين 

الأصول العملية وبين الأمارات، فالوجوب الثابت بالأصل لا لازم له لينتج التنافي 

بخلاف الأدلة الاجتهادية حيث يقع التنافي بين نفس  بين نفس أدلة الوجوبين

الدليلين المطابقيين ولو بالعرض فيتساقطان فإذا وجد علم من الخارج بوجوب 

أحدهما كان منجزاً وإذا لم يكن كما لو احتمل عدم وجوبهما معاً فلا يثبت شيء 

 منهما.

وهو ان وحاصل هذه المحاولة هو تخليص الدلالة المطابقية من التعارض 

الدلالة الالتزامية تنفي الوجوب في الآخر جاءت من العلم الإجمالي بعدم وجود 

وجوبين في وقت واحد، فإذا نفت كل دلالة إلتزامية الوجوب في الطرف الآخر 

 فيحصل تناقض بين كل التزامية ومطابقية الآخر.

نه ولو فرضنا أيضاً العلم من خارج بوجود وجوب في زوال يوم الجمعة ولك

مردد بين الظهر والجمعة )علم بوجوب فرض اجمالًا( فالعلم الأول الاجمالي 

علم ترخيصي، وهو منشأ الدلالة الالتزامية على نفي كل منهما ومع فرض العلم 

الإجمالي الآخر يتم البيان الذي ذكره السيد الشهيد )قده( حيث يقال: ان 

الدلالتان المطابقيتان على الحجية الدلالتين الالتزاميتين متعينتان للسقوط وتبقى 

لابتلاء الاوليتان بمحذور المخالفة القطعية العملية وهو مختص بهما، وبقطع النظر 

عن معارضة كل منهما مع الدلالة المطابقية للآخر، كما لو احتملنا وجود فريضتين 



 (200........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 في وقت واحد، لم تكن تلك المعارضة )المطابقية مع الالتزامية( موجودة، إذ لا

توجد دلالة التزامية لتعارض المطابقية للآخر، لأن العلم الإجمالي غير منجز 

لأدائه الى الترخيص بالمخالفة القطعية وبنفي وجوب الجمعة، وبنفي وجوب الظهر 

وذلك خلاف التكليف المعلوم بالإجمال، ففي الدلالتان الالتزاميتان محذوران، 

منهما مع الدلالة المطابقية للآخر،  أحدهما يخصهما بقطع النظر عن معارضة كل

وبذلك يمكن الأخذ بالدلالتين المطابقيتين لأن معارض كل واحد منهما وهي 

الدلالة الالتزامية قد سقطت لمحذور الترخيص بالمخالفة القطعية، والأخذ بأحدهما 

ترجيح بلا مرجح والحجية لكل منهما ساقطة لمحذور المخالفة القطعية الذي 

التالي نأخذ بالدلالتين المطابقيتين بلا محذور، لأن المانع عن الأخذ بهما يخصهما وب

 قد رفع وهو حجية الدلالة الالتزامية.

هذا البيان غير تام، إذ وجود محذور يخص الدلالتين الالتزاميتين لا يوجب 

نجاة الدلالتين المطابقيتين عن المعارضة لوجود ملاكان للمعارضة في عرض واحد، 

التزامية لها معارضتان، وهما المطابقية للأخر حيث تعارض الدلالة  ففي كل

الالتزامية بملاك التناقض، والالتزامية الثانية بملاك الترخيص بالمخالفة القطعية 

وهذان الملاكان للمعارضة في عرض واحد فلا يقال: بأمكان اسقاط الالتزاميتين 

ن ولا يعقل العكس لوجود محذور يخص بالملاك الثاني كي تبقى الدلالتان المطابقيتا

 الدلالتين الالتزاميتين كما هو مذكور في بيان هذه المحاولة.



..................................................(201)الجزء الرابع عشر   

وحيث لا طولية بين الدلالة المطابقية والالتزامية فلا بد من لحاظ كلا الملاكين 

معاً وفي عرض واحد ملاك التناقض وملاك قبح الترخيص بالمخالفة فأي موجب 

قبل الأخرى حيث يسقط طرفان ويبقى الآخران خارج للحاظ أحد المعارضتين 

المعارضة، بل يسقط الجميع، أي جميع الدلالات الثلاثة المطابقية والالتزاميتان 

 معاً.

بل بناء على مسلك المشهور لابد من ملاحظة ملاك التناقض قبل الملاك 

 الآخر، فقد تقدم في مبحث استحالة شمول الترخيص لأطراف العلم الإجمالي

وإن أدلة الحجج أصلًا عملياً أو أمارة هل له إطلاق يشمل طرفي أو أطراف العلم 

 الإجمالي فقالوا لا يشمل وههنا مسلكان لبيان محذور عدم الشمول.

مسلك للمشهور: ان جريان الأصول المؤمنة ترخيص في المخالفة القطعية 

 والترخيص بالمخالفة قبيح عقلًا ويقيمون برهان على ذلك.

لك السيد الشهيد: القائل بأنه لا برهان على استحالة الترخيص في ومس

اطراف العلم الإجمالي بل البرهان قائم على امكانه، لأمكان الجمع بين الحكمين 

الواقعي والظاهري في مورد الحكم الواقعي وما ذكر من محاذير هناك كلها قد أجيب 

علم الإجمالي كما هو في مورد عنها، فلا برهان على استحالة الترخيص في مورد ال

الشبهات البدوية، غاية الأمر ان احتمال التناقض في مورد الشبهة البدوية هو 

 كالقطع بالمتناقضين في مورد العلم الاجمالي على ما ذكره المحقق الخراساني )قده(.



 (202........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

نعم المحذور من جريانهما عقلائي لأن العقلاء يرون نحو من التناقض في 

رفين مع العلم الإجمالي بالتكليف الواقعي، بمعنى انهم لا يرون ان الترخيص بالط

الحكم الواقعي جعل بنحو لا منجزية له حتى مع العلم اجمالًا به، وكأنه لا 

تكليف واقعاً وإن كان دقة يمكن الترخيص ولكن العقلاء والعرف يرون تناقضاً في 

ل التكليف عنده إذ لا محالية مرتبة محركية التكليف ومنجزيته وأما العقل فيعقل جع

 بعد امكان الجمع بين الحكمين الواقعي والظاهري.

هذان مسلكان في تفسير قبح الترخيص بالمخالفة، يرجعان الى ملاك التناقض 

إذ جعل الحجية للمتناقضين غير ممكن كذلك جعل الترخيص الظاهري في الطرفين 

تناقض بين نفس الحكم الواقعي مع التكليف الواقعي غير ممكن لأنه يرجع الى ال

وبين مجموع هذين الترخيصين وهو محال لأن ما يثبته الأول ينفيه الثانيان، وبهذا 

يرجع ملاكا التعارض الى ملاك واحد غاية الأمر ان أحدهما عقلي على المشهور 

أو عقلائي على مسلك السيد الشهيد )قده( ولا فرق من هذه الناحية، وبهذا تكون 

معارضة بنحو التناقض بين الدلالة المطابقية والدلالة الالتزامية  –ان المعارضت

معارضة واحدة  –للمعارض الآخر، ومعارضة بنحو الترخيص بالمخالفة القطعية 

ومن سنخ واحد، ويكون دليل الحجية نسبته الى كل واحد منهما على حد سواء 

قه لهذين الطرفين في وباستحالة التناقض يقيد دليل الحجية ويمنع من شمول اطلا

الدلالة المطابقية مع الالتزامية، والدلالة الالتزامية مع الالتزامية  –كلتا المعارضتين 

ولا معنى لملاحظة ملاك المعارضة الثانية قبل الأولى بملاك التناقض لأنه  –الأخرى 



..................................................(203)الجزء الرابع عشر   

بهذا البيان أصبح الملاك واحداً فتسقط جميع الدلالات من الحجية، هذا على 

 لك السيد الشهيد.مس

وإما على مسلك المشهور فالمحذور هو القبح العقلي لا التناقض، وإن جعل 

الترخيص في مورد الحكم الواقعي المعلوم اجمالًا هو من الترخيص بالمعصية 

والترخيص بالمعصية قبيح عقلًا وإن لم يكن تناقض بين الحكم الواقعي مع جعل 

ولا في غرضه، ولكن في نفسه قبيح آخر كقبح  الترخيص في الطرفين لا في المبادئ

 الظلم.

الا أن المشهور قالوا ان في مورد العلم الإجمالي فأن جعل الحكم الظاهري 

الترخيصي في اطرافه فيه محذور عقلي عملي بعد دفع الشبهات التي اثيرت في جعل 

الحكم الظاهري وجمعه مع الحكم الواقعي، فهو محذور عملي وليس نظرياً 

استحالة التناقض ونحوه، وأنه لو رخص في الطرفين فقد رخص في المعصية ك

والمعصية قبيحة بحكم العقل العملي وأنه كيف يمكن للشارع ان يرخص فيها بغض 

النظر عن ملاكات الحكم الواقعي لامكان الجمع بينه وبين ملاكات الحكم 

يعقل الشارع أن الظاهري، وحيث يكون الترخيص الشرعي في المعصية قبيح فلا 

يرخّص فيه، وهذا بيان آخر لعدم جعل الترخيص في اطراف العلم الاجمالي، 

وهو بحاجة الى برهان لاثبات ان الترخيص في المعصية قبيح، وقد اثبتوه بملاكات 

 العقل العملي.



 (204........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

هذا بيان المشهوري لاسقاط الأصول المؤمنة والحجج التأمينية في اطراف 

زام، وهو ملاك آخر لسقوط الحجتين الترخيصيتين في العلم الاجمالي بالال

 الطرفين.

وهذه النكتة لها مبنيان تارة يدعى بديهيتهما كما هو استحالة اجتماع 

النقيضين بديهي عند العرف، فهذا الملاك كملاك التناقض من حيث تقييد الحجج 

التناقض،  والأحكام الترخيصية بعدم لزوم هذا المحذور كما هو تقيدها بعدم لزوم

 من ينتصلان بدليل الحجية فيكونان مانعوهذان مقيدان لبيان واضحان بينّان م

أصل انعقاد الظهور في جميع تلك الحجج، من الدلالة المطابقية والالتزاميتين إذ لا 

اطلاق في مورد التناقض، وفي موارد الترخيص بالمعصية، فكلاهما مانع من أصل 

 انعقاد الظهور.

بأن قبح المعصية ليس بديهياً بل هو ما أسس له الأصوليون فهو  وتارة يقال:

غير موجود بالأذهان العرفية وهو من المستحدثات التي أقيم عليها البرهان، فلو تم 

فهو برهاني وليس ببديهي وعلى هذا فدليل حجية الأصول والأمارات التأمينية في 

 غاية ما هناك، البرهان يقول أطراف العلم الإجمالي اطلاقه منعقد في كلا الطرفين

أنه لا يمكن الالتزام بالاطلاق في كلا الطرفين لاستلزامه الترخيص بالمعصية حاله 

حال المقيد اللبي المنفصل كاكرم العلماء ولكنه لا يشمل زيد العالم لمحذور فيه 

أستفيد من دليل لبي كالاجماع ونحوه، وفي المقام الابتلاء بالمعصية وهي قبيحة 



..................................................(205)الجزء الرابع عشر   

هذا مقيد منفصل لا يمنع من انعقاد أصل الاطلاق لدليل الحجية وليس من قبيل ف

 محذور التناقض فهو مقيد متصل لبي.

وهنا يقال: على هذا الأخير من كون القبح برهانياً، لابد من لحاظ التعارض 

على أساس التناقض في مرتبة أسبق من التعارض على الاساس الترخيص في 

 المخالفة القطعية.

وذلك: لكون الأول لبياً متصلًا مانعاً عن أصل انعقاد الظهور في دليل 

الخطاب لأنه بيّن وليس ثابتاً بالبرهان لكي ينعقد لدليل الحجية اطلاق للنقيضين 

ولكن أحدهما ليس بحجة، بل النقيضان غير مشمولين لدليل الحجية لعدم انعقاد 

ي للمعارض الآخر لكونهما اطلاق له يشملهما المدلول المطابقي والالتزام

متناقضين وبهذا لا تصل النوبة للمعارضة الأخرى لأن أحد طرفيها قد سقط عن 

الحجية فتبقى الدلالة الالتزامية حجة بلا محذور وهنا لا بد من افتراض خروج 

المطابقية الأخرى عن المعارضة ليصح هذا الفرض وأنه ليس له معارض بنحو 

 التناقض.

ن ملاك التناقض مقيد متصل بيّن لبي واضح فيما ملاك وبتعبير آخر: أ

الترخيص في المخالفة مقيد منفصل فينعقد اطلاق لدليل الحجية بخلاف الأول حيث 

يبتلي دليل الحجية بالاجمال فلا ينعقد له ظهور ويؤخذ به إذ لا مانع له، بعد 

ية للدليل سقوط مانعه وهو الدلالة الالتزامية الأخرى التي سقطت مع المطابق

الآخر بملاك التناقض المانع عن انعقاد دليل الحجية لهما معاً، فيؤخذ بالدلالة 



 (206........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الالتزامية الأخرى بعد عدم المحذور من انعقاد اطلاق دليل الحجية لكون محذور 

الترخيص بالمخالفة غير موجود بعد سقوط أحد طرفيه بالمحذور الداخلي في مرتبة 

 أسبق.

لمشهور بعد قيام البرهان على ان الترخيص في المعصية هذا بناء على مسلك ا

 قبيح.

اما على مسلك السيد الشهيد )قده( فإن المعارضتان في عرض واحد بخلاف 

المسلك الآخر فإن المعارضة بين الدلالة المطابقية والدلالة الالتزامية فهي أسبق 

أن المدلول المطابقي لحاظاً لاجمال دليل الحجية بالنسبة لها فلا مجال لأن يقال: ب

 حجة بعد سقوط الالتزامية المعارضة لها.

: ان البرهان الذي يستند إليه بالتساقط في مورد التعارض بين المحاولة الخامسة

الأدلة هو برهان الترجيح بلا مرجح، لأن الأخذ بأحدهما بلا مستند كان هذا 

حد منهما على حد سواء فلا مبرر المحذور مانعاً، لأن نسبة دليل الحجية الى كل وا

 ومعين للاستناد الى احدهما دون الآخر.

وتطبيق هذا البرهان انما يكون في فرض تمامية الدليلين المتعارضين من سائر 

الجهات الا محذور التعارض والترجيح بلا مرجح، ثم إذا فرض أن أحد الدليلين 

ذور للتعارض، كان تقديم كان مبتلياً بمحذور آخر ولو بقطع النظر عن هذا المح

المبتلى على الآخر ارتكاب محذورين وفي هذه الحالة يتعين هذا الدليل للسقوط 

ويكون معارضة وهو ما لم يبتل بمحذور آخر حجة، لأن تقديمه على الأول ليس 



..................................................(207)الجزء الرابع عشر   

فيه محذور الترجيح بلا مرجح لأن الآخر في نفسه لم يتم ولم ينج من محذور 

 عارض هذا الدليل.الترجيح بلا مرجح كي ي

وفي مقامنا يقال: ان المعارضة بين الدلالة المطابقية والدلالة الالتزامية 

الأخرى، وتقديم الأولى متعين على الثانية إذ لا محذور فيها إلا محذور الترجيح بلا 

مرجح واما الالتزامية ففيها محذور آخر وهو أسبق من هذا وهو ان الدلالة 

تكون حجة مع الالتزامية الأخرى للترخيص بالمخالفة للعلم  الالتزامية لا يمكن ان

بأن أحدهما خلاف الواقع ففيهما معا ترخيص بالمخالفة القطعية واحدها من 

 الترجيح بلا مرجح فيما لو أخذ بأحد الالتزاميتين.

وبهذا يظهر ان في تقديم الالتزامية على المطابقية غير صحيح لوجود محذور 

كون هي المتعينة للسقوط في قبال المطابقية فإذا سقطت بهذا يخصها يقتضي ان ت

المحذور الخاص بقت المقابلة لها وهي الدلالة المطابقية على الحجية ولا يكون 

ترجيحها بلا مرجح بل بمرجح، فيما الدلالة الالتزامية المقابلة مبتلية بمحذور 

 الترجيح بلا مرجح في نفسه.

أحد تطبيقاتها وهي أنه متى ما كانت طائفتان  وهذه قاعدة عامة يكون المقام

من الأدلة وكان كل فرد من أحدهما يعارض فرداً من الأخرى وكانت أحدى 

معارضة  -الطائفتين اضافة الى هذه المعارضة توجد معارضة أخرى بين أفرادها 

 بحيث لايمكن الالتزام بتمام افرادها في نفسها حينئذ تقدم الطائفة الأولى -داخلية 



 (208........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

السالمة أفرادها من المعارضة الداخلية لأن ترجيح أفراد الطائفة الأخرى في نفسها 

 لمحذور يخصها.مبتلى 

: ان مجرد وجود تعارض داخلي بين أفراد أحدى وهذه المحاولة يرد عليها

الطائفتين لا يوجب سلامة الأخرى، لأن كل فرد من الطائفة الأولى له معارضان 

فرد من الطائفة الأخرى واطلاق دليل الحجية لا يشملها فرد من نفس الطائفة،و

جميعاً أي الثلاثة معاً وشموله لبعضها دون بعض ترجيح بلا مرجح في عرض 

 واحد.

الا اذا افترضنا ان المعلوم بالاجمال كذبه في الطائفة الأولى بمقدار المعلوم 

قام حيث ان المعلوم بالإجمال في مجموع الطائفتين، واما إذا كان أقل كما هو في الم

كان اطلاق  –بالإجمال أحدى الدلالتين الالتزاميتين، واثنين من الدلالات الأربع 

لغير المعلوم كذبه في دائرة العلم الإجمالي معارضاً مع  –دليل الحجية أو الأصل 

اطلاقه لسائر الافراد، ولذا اشترط في انحلال العلم الاجمالي الكبير بالعلم 

 غير تساوى المعلوم بالاجمال فيهما.الاجمالي الص

)بيانه(: أنه لو كانت عندنا طائفتان من البينات كل واحدة خمسة ويعلم 

اجمالًا بكذب أحدها، ومجموع الطائفتين يعلم بكذب اثنين، ففي الواحدة المعلوم 

بالاجمال كذبه واحدة وما عداه فيعلم بحجيتها ولو بعنوان اجمالي، وهي الاربعة 

ارضة مع الخمسة التي في ضمن العشرة التي في دائرتها علم اجمالي إذ فتكون مع

يعلم في التسعة بوجود واحدة كاذبة وذلك لأن المعلوم بالاجمال كذبه في الدائرة 



..................................................(209)الجزء الرابع عشر   

الكبيرة وهي العشرة كذب بينتين وحيث ان احدى البينتين الكاذبتين هي المعلوم 

معلومة بالاجمال كذب احدها،  بالاجمال في الدائرة الصغيرة فتبقى تسعة بينات

وهي الاربعة من الطائفة الصغيرة )الخمسة( فيما عدا المعلوم بالاجمال كذبه ولو 

بهذا العنوان الاجمالي حجة والخمسة التي في ضمن التسعة حجة اجمالًا فيقع 

 التعارض بين الطائفتين للعلم بكذب أحدها في مجموع التسعة.

ثنان مطابقيتان واثنان التزاميتان حيث يعلم والمقام: توجد أربع دلالات ا

بكذب دلالتين منهما مطابقية والتزامية للعلم الاجمالي بعدم وجود أكثر من 

فريضة في وقت واحد، وعندنا دلالتان التزاميتان يعلم بكذب احدهما فيما تبقى 

الاخرى على الحجية ولو بعنوان اجمالي، فيقع التعارض بين هذا العنوان 

لي بحجية أحدى الالتزاميتين وبين المطابقيتين لامكان صدقهما معاً إذ لا الاجما

يوجد تعارض داخلي في المطابقيتين فيما يوجد في الالتزاميتين، وحيث تكون 

الدلالة الالتزامية معلومة اجمالًا انها حجة فتعارض كلتا الدلالتين المطابقيتين 

ف على آخر لأنه من الترجيح بلا وتسقط الجميع عن الحجية ولا معنى لترجيح طر

 مرجح.

أو قل ان العلم الاجمالي الكبير بكذب دلالتين من الاربعة لا ينحل بالعلم 

الاجمالي الصغير بكذب أحدى الالتزاميتين فتسقط عن الحجية الدلالتان 

 تزامية في احدهما المعلومة أجمالًا.لالمطابقيتان والدلالة الا



 (210........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

م بسقوط الدلالتين الالتزاميتين عن الحجية : حيث يحكالمحاولة السادسة

لصالح حجية المطابقيتين بنكتة أخرى غير ما سبق وهي ان أحدى الدلالتين 

الالتزاميتين تسقط بملاك قبح الترخيص بالمخالفة القطعية، فتبقى الأخرى على 

الحجية ولو بعنوان اجمالي، احدهما وجعل الحجية لاحدهما بهذا العنوان 

بين لا بعينه وهو ثابت لا أثر له لأنه لا يثبت به الا نفي أحد الوجو الأصلي لغو

 رض العلم بعدم ثبوت وجوبين ولولاه لما كان تعارض بين الدليلين.فوجداناً ل

فالمدعى ليس هو دعوى انحلال العلم الإجمالي بكذب أثنين بالعلم 

لثاني أقل من الإجمالي بكذب أحدى الالتزاميتين ليقال ان المعلوم بالاجمال ا

المعلوم بالاجمال الأول وهو لا يحقق شرط الانحلال بتساوى المعلومين بالاجمال 

في العلمين الكبير والصغير الاجماليين بل الانحلال هنا بسقوط اثنين من الاطراف 

عن الحجية أحدهما بالعلم التفصيلي بسقوط أحدى الالتزاميتين لأنه ترخيص 

بالعلم الإجمالي بالالزام فيكون جعل الحجية له بعنوان بالمخالفة القطعية والآخر 

اجمالي لغواً، إذ لا أثر له من المنجزية بعد منجزية العلم الاجمالي بالزام واحد 

حسب الفرض، وبهذا لا يشمل دليل الحجية العام الا الدلالتين المطابقيتين بلا 

لسقوطها بالعنوان محذور إذ لا توجد في قبال كل واحدة منها دلالة التزامية 

 التفصيلي والاجمالي فلا يشملها دليل الحجة العام.

وبهذا يظهر ان المسألة مربوطة بهذه النكتة وهي سقوط الدلالتين 

الترخيصيتين مطلقاً أي سواء كانتا مطابقيتين أو التزاميتين، كما لو ورد في خبر لا 



..................................................(211)الجزء الرابع عشر   

الظهر وورد خبر الظهر تجب الجمعة في يوم الجمعة، ومدلوله الالتزامي هو وجوب 

ليست بواجبة يوم الجمعة فتتشكل دلالة التزامية له هي أن الجمعة واجبة، وهنا 

تتعين المطابقية للسقوط اما تفصيلًا للزوم المخالفة القطعية العملية واما اجمالًا لأن 

 جعلها لغواً إذ لا معنى لجعل الحجية الاجمالية في مورد العلم الاجمالي.

رف لا يقبل مثل هذه التدقيقات والدقيات ويرى سقوط جميع الا ان الع

الدلالات المطابقية والالتزامية، لأن التفكيك بين الدلالتين المطابقية والالتزامية في 

الادلة الاجتهادية مع ملاحظة المرتكزات العقلائية ليس مقبولًا عرفاً لأن العرف 

 دلولين المطابقي والالتزامي معاً.يرى دليل الحجية العام مجملًا ولا يشمل كلا الم

وهذه المحاولة أيضاً غير تامة كالسابقات، إذ ما هو الوجه في لحاظ التعارض 

بهذا النحو في مرتبة أسبق من التعارض بملاك التعارض وإن أمكنت الاسبقية 

فينبغي ان تكون للمعارضة الثانية فتسقط دلالة التزامية ومطابقية ودلالتها الالتزامية 

بالتبع لسقوطها حينئذٍ فتبقى أحدى الدلالتين المطابقيتين مع غض النظر عن 

معارضة نفسها فترجيحها على الاخرى من الترجيح بلا مرجح، فلا يتم هذا 

 الوجه.

 وقد تبين انه لا يتم شيء من المحاولات السابقة فتسقط الجميع عن الحجية.

 

 



 (212........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 و التناقضالقسم الثاني: ان يكون التعارض ذاتياً على نح

ويقصد به ما إذا كان فرض كذب احدهما مساوقاً مع صدق الآخر، ولو لم 

يكونا من النقيضين اصطلاحاً، كما لو كانا من الضدين اللذين لا ثالث لهما 

 كالطهارة والنجاسة.

ومقتضى القاعدة هو التساقط المطلق في هذا القسم وذلك لأن كل المحتملات 

معقولة وهذه المحتملات هي حجيتها بصورة مطلقة،  المتصورة للحجية كلها غير

 وحجية أحدهما المعين وحجية أحدها تخييراً وكلها غير معقولة فيتعين التساقط.

اما عدم معقولية الأول: لأن معناه اجتماع التنجيز بدليل الوجوب والتأمين 

بدليل عدم الوجوب، واجتماعهما على حكم واحد غير معقول للزوم التناقض 

ين المنجزية والمعذرية وهو محال، وبهذا يختلف عن القسم السابق حيث لم يكن ب

 ينشأ من الأخذ بالدليلين في مدلولهما الأولي المطابقي هذا المحذور.

واما بطلان القسم الثاني فلأن الأخذ بأحد الحجيتين تعييناً ترجيح بلا 

 مرجح.

اء عديدة نذكر سبعة واما بطلان الثالث: فلأن التخييرية تتصور على انح

 منها:

النحو الأول: ثبوت الحجية بنحو مشروط لا يلزم منه الترجيح بلا مرجح 

 ينطبق على كل واحد منها لا مطلقاً ويتصور على انحاء من التقييد:



..................................................(213)الجزء الرابع عشر   

حجية كل منهما بعنوانه الخاص لا مطلقاً بل مشروطاً بعدم حجية  -أ

ة فلا اجتماع للحجية فيهما ليلزم الآخر بمعنى أن هذا حجة إذا لم يكن الآخر حج

 محذور الترجيح بلا مرجح.

ان تكون حجية كل منهما مشروطة بعدم صدق الآخر بمعنى ان هذا  -ب

حجة لو كان الآخر كاذباً، وهنا يقال: من أين يحرز ان ذلك ليس بصادق؟ فيقال: 

ت اجمالًا وبه يثب اًان احدهما ليس بحجة اجمالًا فيكون شرط احدهما معلوم

حجية احدهما وكذلك يحرز صدق احدهما لعدم اجتماع النقيضين فيعلم تحقق 

 الشرط الثاني اجمالًا وبه تكون حجية تخييرية لأحدهما.

 ان تكون حجية كل منهما مشروطة بعدم الالتزام بالآخر. -ج

 ان تكون حجية كل منهما مشروطة بالالتزام به. -د

ن موضوع الحجية عنوان مردد بينهما النحو الثاني: حجية الفرد المردد، يكو

 ينطبق على احدهما.

 النحو الثالث: حجية الجامع بينهما،الجامع بين الخبرين ولو انتزاعياً.

النحو الرابع: حجية غير ما علم اجمالًا كذبه، هذا العنوان هو الحجة، 

حيث يعلم بكذب أحدهما فيقال هنا أن غير معلوم الكذب هو الحجة، وحيث 

احدهما غير معلوم الكذب اجمالًا فالحجية له مطلقه واقعاً ولكن لا يمكن  يعلم ان

ان تشخص الا بهذا القيد وهو ليس كالثاني حيث الحجية مشروطة فانها هنا مطلقة 

 لمن ليس بمعلوم الكذب.



 (214........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وجميع هذه الصور مستحيلة ولكن تتباين مناشئ البطلان، فلو تمت اخبار 

إذن فتخيّر، لكان المشهور اختيار الثالث وهو الأخذ  التخيير كقوله )عليه السلام(

 بالحجية لأحدهما على تقدير الأخذ به.

 شروط استفادة الحجية التخييرية بدليل الحجية العام

واما إذا أريد استفادة الحجية التخييرية بدليل الحجية العام يشترط فيها شروط 

هي النكات الاساسية  أربعة ليست متوفرة في جميع الصور السبعة، والشروط

 لاستحالة أو لعدم الاستفادة من دليل الحجية العام وهذه الشروط هي:

: أن لا تكون الحجتان المشروطتان باقيتين على التعارض الشرط الأول

كالحجيتين المطلقتين، وهذا واضح لاستلزامه التخيير والتنجيز والتعذير في الطرفين 

جتين ولو في حال واحدة على المكلف وهذه وهو مستحيل لأنه تناقض لفعلية الح

الحجية المستلزمة للمحذور في حال واحدة كالحجية المطلقة في تمام الحالات فإن 

 كلتاهما محال، وأي جعل يلزم منه التناقض ولو في حال واحدة للمكلف فهو محال.

: أن تكون الحجية المشروطة معقولة في نفسها، بأن لا يستلزم الشرط الثاني

 ن تقييد الحجيتين محال كالدور أو اللغوية وهذان الشرطان ثبوتيان.م

: وهو شرط اثباتي وهو ان لا تكون الحجية المشروطة في أحد الشرط الثالث

الطرفين منافية للحجية المطلقة في الطرف الآخر، وإلا وقع التعارض بين دلالة 

اطلاق دليل الحجية في دليل الحجية على الحجية ولو بمقدار الشرط في كل طرف مع 



..................................................(215)الجزء الرابع عشر   

الطرف الآخر، كما هو الحال في الحجية المشروطة بعدم الأخذ بالآخر حيث 

ا دليل الحجية معاً لو تركهما فيتعارضان الاطلاقان، نعم يرتفع هذا ميشمله

التعارض لورود دليل خاص على الحجية التخييرية، وفي مورد التقييد بغير ما هو 

ت الحجية التخييرية لأن الآخر معلوم الكذب فلا يشمله معلوم كذبه، هنا يمكن اثبا

 دليل الحجية فلا يلزم التعارض وبهذا تختلف النتيجة بحسب القيود.

 وهذا القيد مستلزم بكون الآخر غير مشمول لدليل الحجية العام.

وهو شرط اثباتي مربوط بدليل الحجية العام، وهو ان تكون  الشرط الرابع:

مما يمكن استفادته من دليل الحجية العام بأن يكون داخلًا في عنوان الحجية التخييرية 

 دليل الحجية وفرداً منه كما يراه العرف لا التدقيق الأصولي.

ا ثبوتيان وهو عدم اداء الحجية التخييرية الى وهذه الشروط الاوليان منه

غوية والآخران فعليتهما معاً أو يكون في نفسه معقولًا لا محذور فيه من الدور او الل

اثباتيان مربوطان بدليل الحجية العام وهو أن لا يكون شمول دليل الحجية للآخر أو 

 شمول اطلاقه له بحسب الفهم العرفي.

 تطبيق هذه الشروط على الصور السبعة.

اما النحو الأول: وهو الحجية المشروطة بعدم حجية الآخر فهي فاقدة 

ية كل منهما عن حجية الآخر، والتمانع من للشرط الثاني، لأن لازمه مانعية حج

الطرفين دور محال في عالم المجعولات الشرعية حيث يكون كل جعل مانعا عن 

 الآخر.



 (216........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

نعم هي واجدة للشروط الثلاثة الأخرى، إذ لا تعارض بين الحجتين 

المشروطتين لأن فعلية كل منهما رافعة لفعلية الآخر فلا يقع تنافي بينهما فالشرط 

والثالث محرزان، كما ان الشرط الرابع محرز من جهة ان الحجية المشروطة  الأول

 هي حصة من الحجية المطلقة وليست مباينة معها.

هذا ويمكن بيان عدم توفر الشرط بملاك اللغوية، على مسلك المشهور الذي 

 جعل الحجية متقومة بالوصول.

دم الآخر لا يحرز ))وحاصل البيان(( ان الحجية المشروطة في كل منهما بع

شرطها في أي من الطرفين تعييناً بل اجمالًا )أحدهما ليس بحجة( الا ان جعل 

الحجية المشروطة في الطرفين لغواً لو لم يصلا أصلًا فلا فائدة في جعلهما، واما مع 

فرض وصول شرطهما اجمالًا بنحو يمكن ان يصل الى تنجيز وتعذير،وهذا 

يد ولكنه احراز اجمالي )احدهما حجة( من دون فو مالاحراز ان كان تفصيلياً فه

تعيين، ومعنى ذلك ثبوت أحد المفادين اجمالًا،وهو لغو لثبوت الحجية لاحدهما 

 بالعلم الاجمالي فلا حاجة الى ثبوتها بالحجية الاجمالية.

وهذا البيان لا يأتي على مسلك السيد الشهيد )قده( القائل بأن الأحكام 

بالوصول ولذا أقتصر الا ت واقعي وإن لم تتنجز على المكلف الظاهرية لها ثبو

 على البيان الأول، وهو محالية الدور.

واما بالنحو الثاني: وهو الحجية لكل منهما بشرط كذب الآخر، فأنه فاقد 

للشرط الثاني لأن كذب الآخر في النقيضين مساوق لصدق الأول فجعل الحجية 



..................................................(217)الجزء الرابع عشر   

أحراز كذب الآخر فأن يعلم بصدق الأول فلا  على هذا التقدير لغو، إذ لو فرض

حاجة معه الى جعل الحجية، ولو فرض عدم الاحراز لم تكن الحجية المذكورة إلا 

كالعلم بصدق احدهما واقعاً غير مفيد للتنجيز ولا يوفر غرض الحجية التخييرية 

متوفرة  للفقيه وهي تعين الحجية في أحدهما والاستناد إليها واما سائر الشرائط فهي

 في هذا النحو أيضاً.

وإما النحو الثالث: وهي الحجية المشروطة بعدم الالتزام بالآخر فهي فاقدة 

للشرط الثالث، لأن فرض عدم الالتزام هو من فروض اطلاق الحجية للآخر 

فيكون اطلاق الحجية لهذا معارض مع اطلاقه للآخر فيتعارضان وحالة عدم 

طلاق دليل الحجية فيرتفع الشرط الثالث كما يرتفع الالتزام لا تخرج الآخر عن ا

لأنه في حال عدم  –الموافقة الالتزامية  –الشرط الأول كما لو أريد من الالتزام 

 الالتزام بشيء منهما سوف تثبت الحجتان الفعليتان فيقع التعارض بينهما.

نه أيضاً واما النحو الرابع: وهو ان الحجية لكل منهما مشروطة بالالتزام به فأ

الموافقة  –فاقدٌ لبعض الشروط إذ لو أريد من الالتزام هو الالتزام القلبي 

انثلم الشرط الثالث لأن الحجية في أحدهما يعارضها الأطلاق في  -الالتزامية

الآخر، والشرطان الأول والثاني، أن أريد من الموافقة الالتزامية معنى لا يمكن 

ون أن يكون ذلك المعنى مساوقاً أو ملازماً مع حصوله في حق النقيضين معاً من د

العمل فالشرطان محفوظان، وإلا فأن أريد مجرد البناء الذي قد يحصل في حق 

 المتناقضين انتفى الشرط الأول أيضاً.



 (218........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وأن أريد من الالتزام الأخذ المساوق مع العمل انثلم الشرط الأول والثاني 

بما ينسجم مع كلا الدليلين كما لو كان والثالث جميعها لأنه بالامكان أن يعمل 

أحدهما دالًا على عدم الوجوب والآخر ينفيه، فأن عدم الوجوب لا ينافي الاتيان 

بالعمل فتثبت الحجتان معاً، ويقع التنافي بينهما وهو خلف الشرط الأول، كما أن 

أصل حجية خبر بشرط العمل به غير معقول لأنه لغو أو تحصيل للحاصل لأن 

ما إنما يكون لأصل الالزام بالعمل فإذا أنيطت بالعمل كان تحصيلًا للحاصل جعله

وهذا خلاف الشرط الثاني، كما وإن الحجية المشروطة بهذا النحو في أحدهما 

 تعارض حجية المطلقة في الآخر وهذا خلاف الشرط الثالث.

: حجية الفرد المردد والنحو السادس حجية الجامع واما النحو الخامس

يهما اشكال مشترك وهو فقدان الشرط الثاني لأن جعل الحجية لعنوان الجامع أو فف

الفرد المردد لغو، لأن الجامع معلوم بالاجمال )أو الفرد المردد( حيث يثبت بهما 

التنجيز بمقدار الجامع وهو في مورد التناقض معلوم بالاجمال وحينئذٍ لا معنى 

 جيزاً بما يراد جعله.للجعل بعد كون العلم الاجمالي أشد تن

واشكال مختص بكل منهما، اما الفرد المردد فان جعل الحجية له تارة يكون 

بتقريب ان الفرد المردد مشمول لاطلاق دليل الحجية العام كما هو شامل للفرد 

المعين في هذا الطرف وفي ذاك الطرف، وبالتالي فهو فرد من افراد الخبر المشمول 

 هذا تقريب.لدليل الحجية العام ف



..................................................(219)الجزء الرابع عشر   

وتقريب آخر: ان مقتضى الحجية في كل من الفردين تام في نفسه وإنما لم 

تثبت الحجية الفعلية فيهما لوجود المانع، وهذا انما يمنع عن حجيتهما معاً وإما 

حجية احدهما المردد فلا محذور فيه، ولذلك لم يكن محذور في ثبوت الحجية إذا 

المعين فلا موجب لرفع اليد عن اطلاق دليل  قام دليل الحجية على حجية أحدهما

 الحجية في كليهما بل يرفع اليد عنه بلحاظ أحدهما وتبقى الحجية في أحدهما.

: ان الفرد المردد بالمعنى المقابل للجامع، أي الفرد المردد ويرد عليهما

المصداقي غير معقول التحقق خارجاً وذلك لأن التردد يساوق الكلية وهو لا يجامع 

التشخص، والشيء مالم يتشخص لا يوجد، على ما حقق في محله، وبهذا لا 

يوجد فرد ثالث بعنوان الفرد المردد غير الفردين المعينين لكي يكون لدليل الحجية 

 اطلاق ثالث له غير الاطلاقين لكل واحد من الفردين.

الفردين  : سلمنا أن يكون الفرد المردد فرداً ثالثاً غيرويرد على البيان الأول

للطرفين ولكن لا نسلم اطلاق الدليل له عرفاً لعدم قبول العرف له كفرد مشمولًا 

لاطلاق الدليل والدليل له اطلاقان للفردين المعينين وقد سقطا بالتعارض فاثبات 

الحجية لعنوان الفرد المردد بدليل الحجية العام غير ممكن وهذا يعني فقدان الشرط 

 الرابع.

: ان مقتضى الحجية انما يثبت باطلاق الدليل نفسه يان الثانيويرد على الب

ومع فرض سقوط الاطلاقين في دليل الحجية للفردين فمن أين يستكشف انحفاظ 

 مقتضى الحجية في أحدهما؟.



 (220........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 فله بيانان: –الفرد المردد المفهومي  –واما حجية الجامع 

ون مشمولًا لاطلاق البيان الأول: ان الجامع بين الدليلين دليل أيضاً فيك

 دليل الحجية بعد سقوطه إذ لا يمكن شموله لكلا الدليلين بعنوانهما.

البيان الثاني: ان كلا الدليلين المتعارضين يشتركان في الدلالة على الجامع بين 

الحكمين ويتنافيان في تشخيص خصوصية هذا الجامع وأنه إلزام أو ترخيص، فإذا 

ين لتعارضهما تنتفي حجيتهما بلحاظ الجامع سقطت حجيتهما بلحاظ الخصوصيت

وتكون الحجة على الجامع بين المفادين إذ لا معنى لسقوطهما عن الحجية بلحاظه 

 لتوافقهما عليه.

 وكلا البيانين غير تام، اما عدم تمامية البيان الأول:

أولًا: ان الجامع بين الخبرين ليس بخبر كي يحكى عن شيء بل مفهوم الخبر 

داق الخبر كي يشكل فرداً ثالثاً لموضوع دليل الحجية وعليه فالشرط وليس مص

 الثاني مفقود.

وثانياً: انه لو فرض ان الجامع بين الخبرين خبر ولكن العرف لا يستفيد من 

دليل الحجية العام أكثر من اطلاقين للخبرين المتعارضين، وعليه فالشرط الرابع غير 

 متوفر.

لثاني وهو ان مفاد كل من الخبرين ينحل الى جامع واما عدم تمامية البيان ا

يشتركان فيه وخصوصية يفترقان بها، فالدال على الوجوب مثلًا ينحل الى حكم، 

والى وجوب )خصوصية( وبهذا تثبت الحجية للخبرين معاً بلحاظ المقدار المشترك 



..................................................(221)الجزء الرابع عشر   

وهو الجامع، وهو مدلول تضمني ويسقطان عن الحجية بلحاظ خصوصيتيهما 

ابقيتين فكل مدلول لخبر ينحل الى مدلولين ضمني وهو الحكم وخصوصية فأنه المط

تفكيك بين الدلالات التحليلية التضمنية في الحجية، وما ذكر من جعل الحجية 

للجامع غير صحيح لأنه ليس بمدلول حقيقي لأن الدليل واحد، والعقل يجعل 

قة بوجود زيد في الغرفة، دلالته دلالتان في كل طرف، وهذا نظير ما لو أخبرنا ث

ونحن نعلم بعدم وجوده فيها، فهنا يقال: ببقاء الخبر على الحجية في اثبات الكلي 

في الغرفة وهو غير صحيح، لأن الدليل انما يحكي عن وجود  –كلي الانسان  –

الكلي في ضمن الفرد والحصة الخاصة بمعنى أنه يحكي عن وجود الجامع بمقدار 

لفرد الذي علم بانتفائه فلا كاشفية ولا حكاية له عن ثبوت ماهو مرتبط بذلك ا

الجامع بقطع النظر عن ذلك الفرد لكي يكون حجة فيه، بل المقام أوضح بطلاناً 

من المثال وذلك لعدم وجود جامع حقيقي بين المفادين بل هو جامع انتزاعي، 

 التحليلية في يخترعه العقل لمجرد الاشارة وليس من قبيل الدلالات التضمنية غير

باب العمومات أو المطلقات كي تبقى على حجيتها فيما لو علم بكذب بعضها 

 الآخر.

ولك أن تقول: ان حجية هذه الدلالة التضمنية وان كانت داخلة في اطلاق 

دليل الحجية الا انها كانت داخلة فيه ضمن حجية أصل ذلك الدليل لاثبات 

ية وحجيته لاثبات الجامع هما فردان الخصوصية لا أن حجيته لاثبات الخصوص

مستقلان لاطلاق دليل الحجية حتى يبقى أحدهما على حاله بعد سقوط الآخر، 



 (222........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فالشرط الرابع مفقود لأنه ليس فرداً عرفاً لدليل الحجية العام فهذا النحو من التقييد 

اني، لا يتم لعدم تماميته في نفسه مع فقدانها الشرط الث -الفرد المردد والجامع –

 وهو لغوية الجعل في مورد العلم الاجمالي.

 اما النحو السابع: وهو حجية غير معلوم الكذب منهما.

فيرد عليه: ما أوردنا على النحو الثاني، من حجية كل منهما مشروط 

بكذب الآخر، وهو لغوية جعل مثل هذه الحجية، وذلك لأن غير ما علم اجمالًا 

لو أريد من هذه الحجية تنجيز غير ما علم كذبه من كذبه يعلم بصدقه في النقيضين ف

الدليلين على المكلف فيما لو أحرز شرط هذه الحجية فهذا غير معقول لأنه حينما 

 يحرز ذلك يحرز صدق الآخر فيحرز الحكم الواقعي ولا يبقى مجال لجعل الحجية.

لغو  ولو أريد من جعل الحجية بهذا النحو ايصال مفاد احدهما اجمالًا فهذا

لكونه ثابتاً بالعلم الاجمالي حسب الفرض، فأي فائدة لجعل الحجية لأحدهما من 

 الوجوب أو غيره وهو ثابت وجداناً مع العلم ان احدهما متحقق بالواقع.

مع التنزل عن الايراد السابق بافتراض عدم العلم بصدق احدهما  ويرد عليه

دين اللذين لهما ثالث، أنه يحتمل كما في غير المتناقضين بل يكون من مورد المتضا

كذبهما ومع هذا الاحتمال يكون المعلوم بالاجمال كذبه غير متعين في كثير من 

الاحيان حتى في الواقع ونفس الأمر لتساوي نسبة العلم اليهما لو كانا كاذبين معاً 

فيكون المعلوم بالاجمال أيضاً غير متعين ومع عدم تعينه الواقعي لا يعقل جعل 



..................................................(223)الجزء الرابع عشر   

لحجية له ثبوتاً فيكون الشرط الثاني مفقوداً، كما لا يشمله اطلاق الدليل أثباتاً ا

 .(1)فيكون الشرط الرابع مفقوداً

وبعبارة: أنه لو كانا كاذبين واقعاً وعلمنا اجمالًا بكذب احدهما وقد نشأ 

من التضاد لا من خصوصية في أحدهما فهنا المعلوم بالاجمال كذبه نسبته اليهما 

حد واحد فلا يمكن الاشارة الى إن هذا كاذب أو ذاك كما لو دل دليل على على 

الواجب ودل آخر على الحرام فقد يكونا كاذبين والواقع هو الاباحة، فلا يقول 

المكلف ان دليل الواجب هو الكاذب وكذلك بالنسبة الى الحرمةفلا معين للكاذب 

تعين للمعلوم بالاجمال عدم  منهما فلا تعين لغير المعلوم بالاجمال كذبه فلا

 كذبه، فيلزم عدم تعين موضوع الحجية المجعولة.

وحيث لا يصدق ان هذا هو المعلوم لنا كذبه الا ان يقال: بأن كلاهما حجة 

وهو خلف الفرض، فلا يصلح ما هو موضوع الحجية الاجمالية لغير المعلوم 

اد لا التناقض لتعين بالاجمال كذبه، وهذا مختص فيما كان التعارض بنحو التض

 المعلوم صدقه واقعاً.

وبهذا يتبين ان مقتضى القاعدة في هذا القسم من التعارض بنحو التناقض هو 

 التساقط المطلق.

                                                           

  .. الهاشمي 254ص 7بحوث في علم الاصول ج( 1)



 (224........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 القسم الثالث: ان يكون التعارض ذاتياً بنحو التضاد

وهو ما يقابل القسم الثاني، أي ما يكونا متقابلين بنحو يمكن كذبهما معاً 

ن صدقهما معاً، وهما المعبر عنهما بالضدين اللذين لهما ثالث، فهل ولكن لا يمك

يمكن اثبات الحجية التخييرية أو لا يمكن؟ أو يحكم بالتساقط فدليل الوجوب ضد 

لدليل الحرمة حيث لا يمكن صدقهما معاً لأنهما ضدان ويمكن ارتفاعهما معاً بمعنى 

جيتهما معاً غير ممكن للزوم كذبهما، فلا وجوب ولا حرمة بل اباحة، وبهذا فح

التناقض بين التنجيز لدليل الوجوب وعدم تنجيز الفعل لدليل الحرمة، وحجية 

أحدهما تعييناً ترجيح بلا مرجح فيكون محالًا، وحجية أحدهما تخييراً فهل تعقل أو 

 لاتعقل كالمتناقضين أو الضدين اللذين ليس لهما ثالث.

ييرية هنا من النحو الثاني المتقدم وهو والصحيح ان يعقل جعل الحجية التخ

ان يكون كل منهما حجة مشروطاً بكذب الآخر، إذ لا محذور فيه فأن اطلاق دليل 

الحجية لفرض كذب الآخر لا بأس به لوجدانه لتمام الشروط الاربعة للحجية 

التخييرية، وبهذا يثبت أنه في الضدين اللذين لهما ثالث يعقل نتيجة الحجية 

ية، حجية أحدهما مشروطة بكذب الآخر لا بعدم حجية الآخر ليلزم التخيير

محذور الدور فأن كذب الآخر غير عدم حجية الآخر، فحجية كل منهما مقيدة 

بهذا النحو أي مقيدة بكذب الآخر يمنع عن فعلية كلتا الحجتين بنحو يلزم التنافي في 

على مسلك المشهور اطلاقات دليل الحجية، وعليه فالشرط الأول محفوظ، اما 

وإن الاحكام الظاهرية تتعارض في  –ولو اجمالًا  –القائل بتقوم الحجية بالوصول 



..................................................(225)الجزء الرابع عشر   

مرحلة الوصول فلأن الواصل من هاتين الحجتين أحدهما، ولا يمكن ان يصلا معا 

للمكلف إذ لا يعلم الا بكذب أحدهما اجمالًا فالمعلوم بالاجمال واحد لا أكثر 

لمن وصل موضوعها وهو كذب الآخر وبه ينتفي وبذلك تكون الحجة هي 

التعارض في البين وحيث لا تعين للواصل فتكون الحجية اجمالية ومثل هاتين 

الحجيتين المشروطتين لا يلزم منه اجتماع الحجتين الفعليتين وهذا هو الشرط 

 الأول، إذ بمجرد كذب احدهما ارتفع الآخر لتعينه للسقوط.

حكم حجية واحدة عند المشهور لأنها متقومة ولك ان تقول: انهما في 

 بالوصول ، إذ الوصول بشرط واحد لا وصولين.

اما على مسلك السيد الشهيد )قده( من ثبوت الاحكام الظاهرية واقعاً 

كالاحكام الظاهرية، فكذلك لا محذور في البين لعدم المانع من اطلاق دليل الحجية 

تمل كذبهما معاً، وهو لا يمنع عن لكل منهما مشروطاً بكذب الآخر حيث يح

صحة التمسك باطلاق دليل الحجية لاثبات الحجتين المشروطتين اللتين يعلم 

اجمالًا بتحقق شرط احدهما، إذ بمجرد وصوله ارتفع شرط الآخر، فالواصل هو 

الجامع، )احدهما( وهي حجية واحدة والآخر قد يكون صادقاً، فأحد الدليلين لا 

ي لا اجتماع للحجتين الفعليتين في حالة واحدة، فالشرط الأول بد منه، وبالتال

تام، وكذا الثاني إذ لا محذور في جعلهما كذلك حيث لا دور ولا لغوية فغير معلوم 

الكذب لا تعين له فلا موضوع متعين للحجية التخييرية، ولا بد ان يكون في معلوم 



 (226........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يهما على حد واحد، فلا كذبه لا تعين فأيهما هو؟ ونسبة العلم الاجمالي ال

 يصدق ان هذا هو معلوم كذبه لنا.

الا ان يقال بأن كليهما حجة وهذا خلف الفرض، فلا يصلح ما هو موضوع 

الحجية لغير المعلوم بالاجمال كذبه، وهذا مختص بمورد التضاد في الضدين اللذين 

 لهما ثالث، لاحتمال كذبهما معاً.

دم التعارض بين اطلاقي دليل الحجية والشرط الثالث متوفر أيضاً، وهو ع

لأن اطلاق دليل الحجية في هذا الفرض لفرض كذب الآخر لا يشمله دليل الحجية 

حيث لا يشمل دليل الحجية لحال كذب الآخر فلا تعارض في اطلاق دليل الحجية 

 مع اطلاق الآخر في حال كذبه وهو حال عدم حجيته.

ة في أحد الطرفين والحجية المطلقة في كما لا تنافي بين هذه الحجية المشروط

الطرف الآخر، لأن الحجية المشروطة لا تصبح فعلية في أحد الطرفين تعييناً إلا إذا 

علم بكذب الآخر تعييناً، ومع كذبه لا موضوع للحجية المطلقة فيه حتى تتنافى مع 

 الحجية المشروطة، فالشرط الثالث محفوظ.

ق دليل الحجية تام لأنه عرفي فكل من والشرط الرابع: فإن الأخذ باطلا

الخبرين بعنوانه التفصيلي التعيني مشمول لاطلاق دليل الحجية، أي حجية كل 

 منهما في حال سلامته عن المعارضة، فيؤخذ باطلاق دليل الحجية غير المتعارضة.

: بمقتضى الشرط الثاني بعدم معقولية جعل الحجية إذ قد يتوهم وقد يقال

وذلك لأنه لو أحرز شرط هذه الحجية وهو كذب الأخر المعين خرج عدم توفره، 



..................................................(227)الجزء الرابع عشر   

المورد عن التعارض ودخل في باب دوران الأمر بين الحجة واللاحجة وإن لم يحرز 

صل علم بالمنجز شرعاً حيث لا يحيناً لم تبق فائدة لجعلها إذ لا كذب أحدهما تعي

 تحرز فعلية أي من الحكمين المتعارضين.

هذا الشرط وهو معقولية جعلها لأن فائدة هذه الحجية إحراز قلت: هو توفر 

حجية أحد الدليلين اجمالًا حيث يعلم بكذب احدهما فيعلم اجمالًا بفعلية 

أحدهما، وهذا الأمر زائد لم يكن محرزاً لولا الحجية المشروطة؛ إذ مفاد الدليلين 

ما مساوق يحتمل كذبهما معاً، وليس كالمتناقضين حيث أن فرضَ كذب أحده

لصدق الآخر، والنتيجة الفقهية هي نفي الثالث، فيمكن للفقيه ان يفتي بعدم 

 الثالث استناداً الى هذه الحجية التخييرية.

وقد ذكر المشهور أنه لا يمكن نفي الثالث، وان كان القدماء حكموا بنفي 

جة لا الثالث، وبعد احراز الشرط فاحراز الجزاء اجمالًا وهو ان أحد الدليلين ح

انهما خارجان عن الحجية، وفائدة اثبات الحجية الاجمالية اننا ننفي الاباحة 

والاستحباب فنفي الثالث يكون له أثر التزامي فتوائي وقد يكون له أثر عملي في 

بعض الموارد مثل أنه لا يمكن للمكلف ان يعمل تارة ويترك أخرى لعلمه بمخالفة 

كون قد خالف الترك ولو ترك يكون قد خالف الحجية الاجمالية لأنه أن فعل سي

الفعل لو كانت الحجة هي الفعل، وتكون فائدتها نفي الثالث وله أثر عملي 

والحجية فائدتها نفي هذا الثالث، ولو لم تكن الحجية الاجمالية ثابتة فقد نحتمل 

ترك كذبهما معاً فلا يوجد ما ينجز لنا ولو في مرتين، عدم امكان الفعل في مرة وال



 (228........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

في أخرى إذ لا يوجد علم اجمالي وجداني احدهما صادق لانهما ضدان لهما 

ثالث يحتمل كذبهما، فلو حكمنا بالتساقط وعدم الحجية الاجمالية فلا علم 

اجمالي وجداني ولا علم اجمالي بالحجية ينجز لنا عدم جواز الفعل في مرة 

ام العلم الاجمالي بالحجة على والترك اخرى ولو اثبتنا الحجية الاجمالية فنتيجته قي

الوجوب أو الحرمة وأثره من حيث الالتزام واضح إذ لا يمكنه الالتزام بغير 

الوجوب والحرمة ومن حيث العمل ما قلناه لا يمكنه ان يفعل تارة ويترك اخرى 

لعلمه بأنه خالف الحجة على الالزام المعلومة بالاجمال، وبذلك يمكن تخريج 

على نفي الثالث لو كانا ضدان لهما ثالث واثره ما ذكر لو كان له  الحجية الاجمالية

 أثر.

 وبهذا يتلخص عما تقدم:

ان مقتضى الأصل الأولي في اقسام التعارض وهي التعارض بالذات على 

نحو التناقض، بحيث ان كذب أحدهما يستلزم صدق الآخر، فأن القاعدة فيه هي 

الحجية التخييرية، إما لعدم معقوليتها، إذ التساقط المطلق، إذا لم يمكن استفادة 

على تقدير صدق الدليل لا حاجة الى اثبات الحجية له بل يكون اثباتها لغواً كما في 

صل، ولا تصل كما في بعض أقسام التقييد السبعة، واما عدم امكان استفادة 

 لهما.الحجية التخييرية في بعضها الآخر، وهذا في التعارض والتضاد لما لا ثالث 

والتضاد بالذات بين الدليلين كما في صل الجمعة وتحرم الجمعة حيث يمكن 

تقييد أحدهما بكذب الآخر لعدم استلزامه صدق الأول، لأمكان ان تكون صلاة 



..................................................(229)الجزء الرابع عشر   

الجمعة مستحبة حيث تجعل كذبهما معاً، وهذا يعني ثبوت الحجية في الجملة بمقدار 

احة ولا الكراهة في المثال المتقدم، أو نفي الثالث، فلا يثبت الاستحباب ولا الاب

 يثبت وهذه ثمرة التقييد بكذب الآخر في مورد التضاد لما لهما ثالث.

والتعارض بالعرض كما لو علم من الخارج ان أحد الدليلين كذب، 

فمقتضى الصناعة كان حجية المدلولين الالزاميين سواء كانا مطابقيين أو التزاميين، 

كاز العرفي والاستفادة العرفية حيث لا يمكن التفكيك بين الا انه خلاف الارت

الدلالة الالتزامية والدلالة المطابقية وبهذا يكون مقتضى القاعدة هو التساقط كما 

لو فرض العلم بصدق أحد المفادين كان كفرضية التناقض التي حكم فيها 

العلم بصدق  بالتساقط لجريان ما ذكر في ذاك القسم حرفاً بحرف، وإذا فرض عدم

أحد المفادين كان كفرضية التضاد التي ثبت فيها الحجية التخييرية في الجملة بالبيان 

 المتقدم.

هذا كله يمكن اثباته لو كان دليل الحجية العام دليلًا لفظياً تعبدياً فمقتضى 

القاعدة هو التساقط إلا في مورد التضاد حيث يمكن شمول اطلاقه للدليلين 

حو مشروط كل منهما بكذب الآخر، إلا ان هذا مجرد افتراض المتعارضين بن

والواقع ليس هو ان دليل الحجية العام لفظياً تعبدياً، بل هو دليل لبي متمثل 

بالسيرة العقلائية أو أدلة لفظية تدل على حجية بعض الامارات كآية النبأ، فإنما هي 

ا تقرره السيرة عند العقلاء امضاء للسيرة العقلائية ولا يوجد فيها أي مطلب أكثر مم

والسيرة لا تقتضي هذا النحو من الحجية التخييرية، والروايات القطعية بين ما لم 



 (230........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يصرح فيه بكبرى الحجية وإنما قدرت الكبرى )الحجية( باعتبار مركوزيتها وكما في 

مثل العمري وأبنه ثقتان فما أديا إليك فعني يؤديان، والمفروض عدم وفاء الكبرى 

 ذكورة لاثبات الحجية التخييرية بالنحو المذكور.الم

وبين ما لم يصرح بها ولكن سياقه امضاء ما عليه البناء العقلائي فلا اطلاق 

 فيه أوسع مما عليه السيرة العقلائية نفسها.

 وبهذا يظهر أنه لا تثبت الحجية في الجملة في تمام موارد التعارض.

اقط وعدم الحجية ولو بنحو مشروط وبهذا تكون نتيجة المشهور وهي التس

هي الصحيحة بعد ما كان دليل الحجية لبياً، وما تقدم من ثبوت الحجية المشروطة 

بكذب الآخر إنما تصح بناء على كون دليل الحجية العام لفظياً له اطلاق وحيث لا 

يشمل باطلاقه كلا الدليلين المتعارضين فيشملهما شمولًا مشروطاً بكذب الآخر، 

م التمسك باطلاق دليل لا يستلزم رفع اليد عن أصله لأن الضرورات تقدر وعد

 بقدرها فترفع اليد عن اطلاقه فقط ويؤخذ به بالنحو المذكور.

 القول الثالث: الذي ذكره المحقق العراقي )قده(

: الذي ذكره المحقق العراقي )قده( فهو على ما في تقريرات اما القول الثالث

كون الخبران متنافيين في مدلوليهما فيحكم بالتساقط المطلق بحثه حيث فصل بين 

وفاقاً مع المشهور، وبين ما إذا كان التنافي لا بين المدلولين بل بين الخبرين حيث علم 



..................................................(231)الجزء الرابع عشر   

بكذب أحد الراويين المستلزم لدلالة كل منهما بالملازمة على كذب الآخر فحكم 

 فيه بالحجية وتنجز مدلوليهما على المكلف.

: ان كل واحد من الخبرين وإن كان يكذب الآخر فاد في بيان ذلكوقد أ

بالالتزام إلا أنه لا دلالة فيه على عدم مطابقة مدلوله للواقع فلعل ما تضمنه من 

حكم ثابت في الشرع ولو بدليل آخر، وفي مثل ذلك لا تكاذب بلحاظ الحكم 

امية، فالخبر الأول الشرعي بل التكاذب فيهما في الشهادة بلحاظ الدلالة الالتز

بمقتضى قاعدة كونه خبر ثقة فهو حجة فيما ينقل حكما الزامياً أو ترخيصياً، وإذا 

كان حجة فيجب الأخذ به لشموله لدليل الحجية لأنه خبر ثقة يحكي حكماً شرعياً 

ولا يعلم بكذبه واقعاًومجرد الدلالة الالتزامية الناشئة عن العلم الاجمالي بكذب 

علم اجمالي بالكذب فهذا الحكم محتمل الصدق فيدخل في اخبار  أحدهما لأنه

الخبر عن الحكم الشرعي حيث يحتمل ثبوته إذ لا علم وجداني بعدمه وبذلك 

يكون منجزاً باخبار هذا المخبِـر، إذ كل خبر محتمل الثبوت لمؤداه لا يعلم تفصيلًا 

اثبات حكم منجز إلا ان مؤداه غير موجود فهو حجة، وبعبارة ان كل خبر حجة في 

 إذا لم يكن يعقل جعل الحجية له وهو مورد العلم بعدم وجوده بالشرع.

 : أنه يوجد علم اجمالي بكذب أحدهما.فإن قلت

: ان العلم الاجمالي بكذب أحد الخبرين لا يوجب عدم تشريع الحكم قلت

ي كاذباً لا ان لا وجداناً ولا تعبداً لأن المدلول الالتزامي وهو كون الراو –مؤداه  –

الحكم الواقعي غير موجود، نعم لو كان هناك علم وجداني بعدم وجود الحكم 



 (232........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ولا يشهد الخبر الثاني على عدم وجوده بل مدلوله الالتزامي يقول هو كاذب، 

وهو لا يؤمن من ناحية ما ينجزه الخبر الأول بدلالته الالتزامية ولا يثبت عدم 

تنجيز والتعذير، فالمانع هو العلم التفصيلي بعدم التنجيز ليقع التعارض بلحاظ ال

وجود الحكم أو قيام حجة على التأمين واثبات نقيض لمنجزية الأول، فالراوي عن 

حكم شرعي حاكي عنه ومنجز لحكايته، ما لم يقطع بالعدم أو حجة شرعية تقوم 

غير بالتأمين عن هذا الحكم، وكلا الأمرين من الحكم القطعي العقلي والشرعي 

 موجود.

فتحصل في موارد التعارض بين الروايتين بلحاظ حكم واحد دائر بين التنجيز 

والتعذير فيتساقط الحكمان، واما إذا كان الراوي الآخر لا ينفي حكم ما يرويه 

الراوي الأول بل يكذب اخباره وشهادته بدلالته الالتزامية فقط مع احتمال كون 

كون أحدهما ينقل مطلباً أو حكماً آخر لا علاقة مؤدى خبره مطابقاً للواقع حيث ي

 له بخبر الأول، فلا مانع من حجية كل منهما.

وبهذا يفصل العراقي )قده( بين روايتين متنافيتين تعذيراً وتنجيزاً فحكم 

بالتساقط، وبين روايتين علم اجمالًا بكذب أحدهما من جهة الشهادة فقط لا 

إذ لو أريد نفي الحكم الشرعي الواقعي الذي  المشهود عليه فحكم بعدم التساقط،

دل عليه الآخر، فقد عرفت عدم دلالته على ذلك، وأن أريد ايقاع المعارضة 

بينهما باعتبار الدلالة على عدم صدور الكلام المنقول للآخر ولو لم ينته الى نفي 



..................................................(233)الجزء الرابع عشر   

ذير كي ذات المدلول فيرد عليه: ان عدم الصدور بمجرده لا يترتب عليه تنجيز أو تع

 تقع المعارضة بينهما.

 وذلك: للايراد عليه نقضاً وحلًا وهذا التفصيل غير تام

اما النقض: فيما لو تكاذب خبران صريحان بالمطابقة كما لو أخبر أحدهما 

عن صدور كلام معين عن المعصوم وقال الآخر لم يصدر شخص هذا الكلام 

المثبت على الحجية، مع وضوح عنه، فأن لازم بيان المحقق العراقي بقاء الدليل 

التعارض ارتكازاً وعقلائياً في مثل هذا المورد، لكون هذا النحو من التعارض بنحو 

التناقض بينهما حيث يشهد أحدهما بصدور الخبر من المعصوم )عليه السلام( 

والآخر يشهد بعدم صدوره ولكن لا ينتهيان الى التعذير والتنجيز لعدم شهادة 

قول بعدم صدور الخبر من الإمام ان الامام يقول لا يوجد حكم الآخر حينما ي

واقعاً، لأن عدم قوله لا يلازم عدم الحكم واقعاً فقد يقوله إمام آخر فنفي الرواية 

الثانية لنفس شخص هذا الخبر لا تنفي الحكم، فهل يقبل العراقي )قده( بالحجية 

يوجد علم بعدمه وجداناً ولا تعبداً للرواية المثبتة للحكم بعد عدم المانع عنه إذ لا 

 إذ لا دلالة للرواية الثانية على انتفاء الحكم الشرعي فلا تؤمن عنه، فهذا نقض.

 نقض آخر ذكره السيد الهاشمي )حفظه الله(

 :(1)وههنا نقض آخر ذكره السيد الهاشمي )حفظه الله( في مبحث درسه

                                                           

  (5( لرقم )140قرص ) (1)



 (234........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

علمنا بكذب الراوي أيضاً،  وهو ان لازم كلام المحقق العراقي )قده( اننا لو

كما لو لم يرد عن الإمام لأن زمانه غير زمان الإمام )عليه السلام(  ولكن احتملنا 

ان ما ينقله مطابق للواقع، فلا بد ان يكون حجة إذ لا علم وجداني بعدم التنجيز 

ولا علم تعبدي ليقع التعارض بالتنجيز والتعذير بلحاظ حكم واحد، ويكون حاله 

لعلم بخطأ الحاكم، فحكموا ان الحكم ليس بحجة لأن العلم طريق إذ لا حال ا

موضوع للحجية ، ولكن لو علم بخطأ ما استند عليه الحاكم مع احتمال مطابقة 

حكمه للواقع، فوقع بحث بأن خطأ المستند هل يرفع حجية الحكم أو لا يرفع 

 الحجية.

طأ أو الحرام وهنا علم بكذب الراوي، ويقصد بالكذب الأعم من الخ

واحتمل بان الحكم ثابت في الواقع فلا بد ان تكون الرواية حجة ومن البعيد التزام 

المحقق العراقي )قده( بحجية رواية مع العلم التفصيلي بكذبها لمجرد احتمال ثبوت 

 .(1)الحكم وهذا النقض أشنع من نقض السيد الشهيد )قده(

لعراقي )قده( مغالطة وشبهة تحتاج الى أما الجواب الحلي: ان ما ذكره المحقق ا

حل، ووجه المغالطة أنه لا فرق في الموردين بالحكم بالتساقط في حال تنافي المدلولين 

إذا علم بكذب أحدهما، وفي حال كون المفادان يحتمل صدقهما كما لو علم 

 بكذب أحد الروايتين.

                                                           

  لو  الراو  ليب هها لا يعني أنه ليس بثقة إذ قد يخطأ الثقة (1)



..................................................(235)الجزء الرابع عشر   

لحكم الواقعي ابتداء بيان حل هذه المغالطة: اما بناء على كون الخبر لا ينجز ا

وانما ينجزه بالواسطة حيث ينجز ماهو الأثر الشرعي لمفاده كالبينة، فأنها تنجز ما 

هو موضوع وجوب الاجتناب وهو ثبوت النجاسة فيثبت بها ما هو الأثر الشرعي 

وهو وجوب الاجتناب، فما شهد به الخبر هو صدور الحديث عن المعصوم )عليه 

كم الشرعي، وهو الأثر الشرعي لما يشهد به، وما هو السلام( وهو موضوع الح

موضوع الخبر هو حجية ظهور ذلك الخبر، والخبر لا ينجز لنا الواقع وإنما ينجز 

ماهو موضوع لحكم شرعي وهو حجية ظهور ذلك الخبر، أي ينجز الحكم 

الظاهري لحجية الظهور الذي ينقله الثقة، وحجية هذا الظهور هو ما ينجز الواقع 

 ان نفس الحديث هو ما ينجز الواقع فالتمسك بحجية الظهور ينجز مدلول لا

الظهور وهو الحكم الواقعي، ومن دون توسيط الظهور لا ينجز الحكم الواقعي 

الذي ينجز الواقع، فمثلا الخبر  –حجية الظهور -وانما ينجز الحكم الظاهري 

هذا الظهور  والظهور  الدال على وجوب الدعاء عند رؤية الهلال فهو ينجز حجية

 -وجوب الدعاء عند رؤية الهلال –حكم ظاهري، وهو ما ينجز الواقع 

وعلى هذا الحكم الذي ينجز الرواية ما هو موضوعه وهو صدور الحديث 

تنفيه الرواية الثانية لأنها تنفي ان تكون هي كاذبة وتجعل الأولى هي   عن المعصوم

على ان موضوع حجية الظهور غير موجود إذ أن الكاذبة بالدلالة الالتزامية، فتدل 

الأولى هي الكاذبة لأن الفرض أننا نعلم بكذب أحدهما فتتشكل بضم هذا العلم 

الإجمالي دلالة التزامية ان موضوع ما تخبر به الرواية الثانية غير موجود وبالتالي 



 (236........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

جزية فهي تؤمن عما تنجزه الأولى وهو الحكم الظاهري فيقع التنافي بين المن

والمعذرية لحجية نفس ذلك الظهور وهو تناقض في التنجيز والتعذير لنفس الحكم 

 فيتساقطان. –حجية الظهور  –الظاهري 

 –بواسطة حجية الظهور  - ولك ان تقول ان ما تنجزه الأولى بالواسطة

تنفيه الثانية وتؤمن عنه، فلا مجال للتمسك بحجية الظهور في الأولى، وذلك أنه ان 

 بتنجيز الواقع من دون واسطة فهو خلف هذا البناء. أريد

 وأن أريد تنجيزه مع الواسطة فهو مؤمن عنه بالدلالة الالتزامية للأخرى.

اما لو لم نقبل هذا البناء وان الرواية تنجز الواقع ابتداءً وبلا توسيط فقد 

يشكل الامر حيث لا تمسك بدليل حجية الظهور بل يتمسك بنفس دليل حجية 

لأن  -ظاهري لا واقعي  -رواية ابتداءً ويكون على هذا المبنى اثبات الظهور ال

المدلول الالتزامي لكل منهما لا ينفي وجود الحكم واقعاً، لما مر ان تكذيبه للرواية 

لا يستلزم كذبه للحكم الواقعي ونفيه ليكون مؤمناً عما ينجزه المدلول المطابقي 

 تسقطه عن الحجية لأن الحجية غير مقيده بعدم للآخر، ومجرد دلالته على كذبه لا

الكذب واقعاً أو بعدم قيام حجة على كذبه وانما الامارة حجة مطلقاً غاية الأمر لا 

تعقل ثبوتها في موارد العلم الوجداني بالخلاف الذي يكون حجة ذاتاً كما هو محقق 

 في محله.

بخصوص الرواية نجزه الأولى، ولكن لا تولكن: أنه يمكن التأمين عما 

الثانية بل بضمها الى الرواية الأولى عن طريق الجمع بين المدلولين الالتزاميين 



..................................................(237)الجزء الرابع عشر   

للرواية الأولى والثانية وبه يثبت التأمين عن الواقع الذي تنجزه الأولى، وتنجز 

 الواقع يتوقف على ثبوته وثبوته له شقان:

المعصوم عليه الشق الأول: ثبوت الحكم مع صدور الحديث المثبت له عن 

 ه، وهذه حصة منه.نالثبوت المقرون بصدور الحديث ع السلام، وهو

الشق الثاني: ثبوته ولو لم يصدر الحديث عن المعصوم، وهو الثبوت غير 

المقرون بهذا الصدور، بمعنى ثبوته ولو لم يكن الحديث صادراً عن المعصوم كما لو 

الواقعي حالتان، حالة ثبوته  ثبت بدليل آخر أو حديث آخر، وبهذا يكون للحكم

 المقرون بهذا الحديث، وثبوته غير المقرون به.

وعلى هذا فالحصة الاولى تنفيها الدلالة الالتزامية للرواية الأخرى لأنها 

 –الصدور  –تقول ان الأولى كذب، وانه لم يصدر من المعصوم فالمقيد بهذا القيد 

 يكون كذباً لانتفاء المقيد بانتفاء قيده.

والحصة الثانية: المجردة عن القيد والثابتة برواية أخرى غير الثانية فتنفيها 

نفس الرواية الأولى، فأن الثقة حينما يشهد بصدور الحديث عن المعصوم فهو 

لأنه يشهد بالقيد فلا  -المقرونة بصدور الحديث –يشهد بأنه من الحصة الأولى 

 موجود، وبالتالي ان المقيد بلا قيده غير محالة يشهد بالمقيد وتحققه وأنه بلا قيد غير

 موجود ولازمه العقلي عدم ثبوته من غير الحصة المقيدة.

وهنا فأن انتفاء كلتا حصتي ثبوته، يكون بالجمع بين الدلالتين الالتزاميتين 

فيما تنفي الدلالة  -المقرون –للرواية الأولى حيث تنفي الحصة المجردة عن القيد 



 (238........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

اية الثانية حصة المقرونة بالقيد، وبالتالي تنفى كلتا حصتي ثبوت الالتزامية للرو

الحكم ويؤمن عنه، وبذلك انتهيا الى التأمين عن حكم واحد فيتعارضان 

ويتساقطان فكما انتهى الحال الى التعارض بنحو التناقض في التنجيز والتعذير، فيما 

الى التناقض تنجيزاً لو تنافيا الخبران من حيث مدلوليهما، انتهى الحال هنا 

وتعذيراً، ولكن بتوسط دلالتين التزاميتين لكل من الروايتين، مجموع الدلالتين 

الالتزامتين يؤمنان عن الحكم المنجز، وبهذا لا فرق بين الحالتين إذ لا فرق بين ان 

يكون التنافي بين نفس المدلولين المطابقيين، وبين ان يكون بين المدلول المطابقي 

ا والمدلولان الالتزاميان معاً تنافياً، ففي كليهما لا يشملهما دليل الحجية لأحدهم

 العام.

يضاف الى ما تقدم أنه لا اشكال في كون البناء العقلائي القاضي بالحجية 

وهو من باب كاشفية الامارة وطريقيتها لا من باب التعبد إذ لا تعبد عند العقلاء 

لكاشفية في الخبر الذي له معارض بالكاشفية بقوته والبناء العقلائي لا يرى انحفاظ ا

فلا موضوع للحجية لأن ملاك الحجية ليس هو التعبد بل هو الامارية والكاشفية 

ومع المعارض في الكاشفية فلا يؤخذ بالخبر الأول بلحاظ الحكم الشرعي أو كانت 

ارضتها بما الكاشفية لا مقتضى لها فأن الحجية ملاكها الكاشفية ومع فقدها أو مع

هو في قوتها، ومجرد احتمال ثبوتها في نفسها لا ربط له عند العقلاء في بنائهم، 

 فهذا التفصيل عن العراقي غير صحيح.



..................................................(239)الجزء الرابع عشر   

يمكن ان يلاحظ على البيان الثاني، بأن نفي حصتي الحكم بالدلالتين  وههنا

يلين الالتزاميتين للخبر الأول والثاني، انما يكون فيما هو ثابت لخصوص الدل

المتعارضين والذي منشأ الدلالة الالتزامية لكل منهما هو العلم الاجمالي بكذب 

احدهما وعليه فلا يوجد ما ينفي حصة الحكم غير المقرونة بالصدور لانها خارجة 

عن دائرة العلم الاجمالي الذي به تشكلت الدلالة الالتزامية لكل من الروايتين، 

تمال كون الحكم ثابتاً واقعاً بغير الرواية التي فهذا الجواب لا يحل الشبهة لاح

تكذبها الرواية الأولى، ومن هنا يحتاج لنفيه بأصل البراءة حتى يمكن نفي الحصة 

 غير المقيدة، واما المقيدة فتنفى بالمدلول الالتزامي للرواية الثانية.

لقاً مع والبيان مبني على كون الدلالة الالتزامية تنفى وجود ما علم واقعاً مط

أن الأمر ليس كذلك وانما تنفي وجود الحكم واقعاً بمقدار ما تثبته الرواية المقابلة، 

للعلم بكذب أحدهما المستلزم لدلالة كل منهما بالملازمة على كذب الآخر لا كذبه 

 وغيره، فتامل.

ولعل وجه التامل هو ان وجود الحكم واقعاً إذا لم ينف بالمدلول الالتزامي 

المثبتة فأنه يسقط عن الحجية إذ لا أثر له بعد فرض عدم ثبوت الحكم في للرواية 

الرواية الثانية بمدلولها المطابقي، فلا فائدة في نفيه بالمدلول الالتزامي للأولى، إلا 

إذا قلنا أنه يكذبه وغيره، وهذا معناه إدخال طرف آخر بالمعارضة لم يكن داخلًا في 

 مرحلة المدلول المطابقي.



 (240........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 رية نفي الثالثنظ

لو علم بأن بين الدليلين المتعارضين مدلول مشترك فيؤخذ بهما ويسقطان 

بلحاظ مدلوليهما المتعارضين فيهما كما لو دل الأول على الحرمة ودل الثاني على 

الوجوب، حيث يشتركان بنفي الاباحة بلحاظ مدلوليهما الالتزاميين فيشتركان 

سقطان في اثبات الوجوب بالخصوص أو في فيه، فلا موجب لسقوطهما وانما ي

اثبات الحرمة بالخصوص، ويؤخذ بهما في نفي الاباحة، وهذا انما يكون في موارد 

الضدين اللذين لهما ثالث لاحتمال كذبهما معاً حيث يكون الثالث مدلول لهما 

معاً إذ كل منهما له مدلول مطابقي ومدلول التزامي فيتعارضان بمدلوليهما 

هما وبها ينفى الثالث، ويكون الأخذ فييين لا في الالتزاميين حيث يتوافقان المطابق

به على القاعدة، فهل يمكن نفي هذا الحكم المخالف في مفاده مع مفاد كلا الدليلين 

المتعارضين فيما إذا لم يكن يعلم بصدق أحدهما أو لا يمكن ذلك؟ حيث يجوز 

 أقتضى الأصل ذلك.الالتزام بحكم ثالث مخالف لمفاديهما إذا 

 وهنا بيانان لنفي الثالث:

: ما ذكره صاحب الكفاية )قده(: ان تكاذب الدليلين انما البيان الأول

يقتضي العلم بكذب أحدهما، وهو ما يسقط عن الحجية واما الآخر وهو غير 

المعلوم كذبه فلا وجه لرفع اليد عنه، وهذه الحجية وإن كانت غير مفيدة بالقياس 

ن المدلول المطابقي منهما لعدم تعين هذه الحجية في أحد الطرفين، إلا إنها الى كل م

مفيدة بلحاظ المدلول الالتزامي، وهو نفي الثالث واما نفي المدلول المطابقي للأول 



..................................................(241)الجزء الرابع عشر   

فلا  -كالحرمة –أو نفي المدلول المطابقي للآخر  -كالوجوب –بالخصوص 

 .(1)يمكن لأنه من الترجيح بلا مرجح

ان غير تام: لأنه ماذا يراد من بقاء حجية أحدهما غير المعين أن أريد وهذا البي

فهو غير  –الفرد المردد  –به أحد المفهومين أي الجامع بينهما أو أحدهما المصداقي 

موجود، والأول ليس فرداً ثالثاً للخبرين مشمولًا بدليل الحجية العام على ما تقدم 

 بيانه.

ذب من الدليلين بوجوده الواقعي فهو غير وأن أريد حجية غير معلوم الك

متعين في تمام الموارد وقد تقدم تفصيله، فلا يتم فيما إذا كان العلم الاجمالي 

بالكذب ناشئاً من مجرد التعارض بينهما وتنافي مدلوليهما، فلو كانا معاً كاذبين فلا 

بأن نسبة  تعين للكاذب فيهما واقعاً فلا يعقل جعل الحجة إذ لا موضوع لما بين

 العلم الإجمالي بالكذب لهما على حد سواء.

 –ويمكن لصاحب الكفاية أن يجيب بأختيار الأول وكفاية الحجية الإجمالية 

يثبت مدلولهما الالتزامي وهو غير مردد بينهما بل هو مما توافقا  –بعنوان أحدهما 

 عليه المدلولان المطابقيان.

 ائيني )قده(: مما ذكره المحقق النالبيان الثاني

                                                           

  طبعة مشكيني – 385ص 2لفاية الأصول ج( 1)



 (242........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

)وحاصله(: من ان الدلالة الالتزامية وإن كانت تابعة للمطابقية ذاتاً، 

ولكنها غير تابعة لها حجية، لأن كل من الدلالتين فرد مستقل عن الآخر بالنسبة 

لدليل الحجية العام، فإذا انعقدت الدلالة المطابقية ذاتاً انعقدت الالتزامية أيضاً، 

ة للمعارض لا يستوجب سقوط الدلالة الالتزامية وبسقوط الأولى عن الحجي

 وخروجها عن اطلاق دليل الحجية ما لم يكن من ثمة محذور من بقائها على الحجية.

وعليه فيكون نفي الثالث بالدلالة الالتزامية لكل من الدليلين المتعارضين لأن 

فقان على نفيه التعارض بينهما بلحاظ مدلوليهما المطابقيين واما الثالث فكلاهما مت

 بحسب الفرض.

وهذا الوجه غير تام لعدم قبول كبرى بعدم التبعية لأن الصحيح هو تبعيتها 

في الحجية، وهذه الكبرى تظهر ثمرتها في موارد كثيرة فلا بد من تصحيحها في 

 المقام.



..................................................(243)الجزء الرابع عشر   

 تبعية الدلالة الالتزامية حجية للدلالة المطابقية

 عية:وقد ذكرت تقريبات متعدده لعدم التب

: ما ذكره المحقق الخوئي )قده( وهو يتألف من نقض وحل، التقريب الأول

النقض ببعض الموارد الفقهية التي يلتزم المحقق النائيني )قده( على عدم ثبوت 

 اللازم بعد سقوط المدلول المطابقي وهذه النقوض هي:

 منها: لو وقعت قطرة بول على ثوب مثلًا وقامت البينة على ذلك وعلمنا

بكذب البينة وعدم وقوع البول ولكن احتملنا نجاسة الثوب بشيء آخر كوقوع 

قطرة دم مثلًا، فهل يمكن الحكم بنجاسة الثوب لأجل البينة المذكورة باعتبار ان 

الاخبار عن وقوع البول على الثوب اخبار عن نجاسته لكونها لازم وقوع البول 

لا مانع من  -للعلم بالخلاف -وم عليه، وبعد سقوط البينة عن الحجية في الملز

 الرجوع اليها بالنسبة الى اللازم ولا اظن يلتزم به فقيه.

منها: لو كانت الدار تحت يد زيد واودعها عمرو وبكر فقامت بينة على 

كونها لعمرو وبينة أخرى على كونها لبكر، وبعد تساقطهما في مدلولهما المطابقي 

مدلولهما الالتزامي والحكم بعد كون الدار للمعارضة، هل يمكن الاخذ بهما في 

 لزيد وانها مجهول المالك؟

ومنها: ما لو أخبر شاهد واحد  بكون الدار في المثال السابق لعمرو وأخبر 

مع قطع  -شاهد آخر بكونها لبكر فلا حجية لواحد منهما في مدلوله المطابقي 

مام اليمين فهل لتوقف حجية الشاهد الواحد على انض -النظر عن المعارضة 



 (244........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

يمكن الأخذ بمدلولها الالتزامي لأنها بلحاظ زيد بينة قامت من شهادة عدلين، 

 والحكم بعدم كون الدار لزيد لكونهما متوافقين فيه، فلا حاجة الى انضمام اليمين؟

ومنها: ما لو أخبرت البينة عن كون الدار لعمرو واعترف عمرو بعدم كونها 

ة لكون الاقرار مقدما عليها، كما انها مقدمة على اليد له فتسقط البينة عن الحجي

فبعد سقوطها عن المدلول المطابقي للاعتراف هل يمكن الأخذ بمدلولها الالتزامي 

 وهو عدم كون الدار لزيد مع كونها تحت يده؟

 الى غير ذلك من الموارد التي لا يلتزم بأخذ اللازم فيها فقيه أو متفقه.

الملزوم وان كان اخباراً عن اللازم الا انه اخباراً  والحل: ان الاخبار عن

بقدره أي ليس اخباراً عن اللازم بوجوده السعي بل اخبار عن حصة خاصة هي 

لازم له فأن الاخبار عن وقوع قطرة بول على الثوب ليس اخباراً عن نجاسة الثوب 

العلم بأي سبب كان بل اخبار عن نجاسته المسببة عن وقوع البول عليه وبعد 

بكذب البينة في اخبارها عن وقوع البول على الثوب يعلم كذبها في الاخبار عن 

نجاسة الثوب لا محالة، واما النجاسة بسبب آخر فهي وإن كانت محتملة الا انها 

 خارجة عن مفاد البينة رأساً.

وفي المقام، الخبر الدال على الوجوب يدل على حصة من عدم الاباحة التي 

لوجوب لا على عدم الاباحة بقول مطلق، والخبر الدال على الحرمة هي لازمة ل

يدل على عدم الاباحة اللازمة للحرمة لا مطلق عدم الاباحة، ومع سقوطهما عن 



..................................................(245)الجزء الرابع عشر   

الحجية في مدلوليهما المطابقي للمعارضة يسقطان عن الحجية في المدلول الالتزامي 

 .(1)أيضاً وكذا الحال في سائر الأمثلة التي ذكرناها

 وبالامكان المناقشة في كل من النقض والحل

 اما فيما يتعلق بالنقض فيرد عليه:

أولًا: ان كل النقوض تشترك في ان المشهود به من قبيل البينة أو غيرها هنا 

هو الموضوع الخارجي المحسوس القابل لوقوع الشهادة عليه، واما اثره وما يترتب 

يمكن اثباته باعتباره مدلولًا التزامياً للبينة،  عليه من الحكم بالنجاسة أو الملكية فلا

لأنه أمر حدسي استنباطي لا يناله الحس حتى تقع عليه البينة كما تقع على 

موضوعه الخارجي، والحكم لا يمكن اثباته بالبينة حتى اذا اثبتت موضوعه بالمطابقه 

يثبت واقعاً بدليله  اثبتته بالالتزام فهو ليس مدلولًا للبينة ليثبت بها، والحكم انما

الوارد في الشبهة الحكمية وثبوتاً ظاهرياً في مورد الشهادة بدليل الشهادة، ومعنى 

ذلك ان ترتبه كأثر شرعي انما يكون مصححاً للحجية لا مدلولًا التزامياً للمشهود 

به والبينة انما تثبت موضوع هذا الحكم، صغرى هذا الحكم، وتنجّزه يحتاج الى 

واحرازها إليه، فلو أحرزت الكبرى وتحققت الصغرى بقيام البينة ضم الكبرى 

عليها تنجز الحكم على المكلف، والشهادة لا تشهد بالحكم وترتبه إنما هو مصحح 

جعل الحجية للبينة، إذ حجية كل شيء بما يترتب عليه من أثر وإلا فهو ليس 

                                                           

  370-369مصباح الاصول ص (1)



 (246........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

دلولًا التزامياً لها بحجة، وهنا ترتب الأثر هو مصحح لجعل الحجية للبينة وليس م

 -للمشهود به –

وعلى هذا إذا أريد تطبيق دليل حجية الشهادة في موارد النقض على المدلول 

الالتزامي للبينة ابتداء فهو ليس موضوعا آخر لدليل حجية الشهادة بمعنى اذا اريد 

الذي  احراز الحكم بالبينة ابتداءً فان هذا لا معنى له، إذ البينة لا تشهد على الحكم

 هو أمر حدسي غير حسي فلا يقع تحت الحس لتشهد به.

وهي الموضوع  -كالملاقاة –وان اريد تطبيقه على موضوعه وما شهدت به 

لأجل ترتب آثارها فالمفروض سقوطه بالعلم  –الخارجي الذي قامت البينة عليه 

 الوجداني بالمعارضة.

ارجي وغيره، بدعوى وان اريد تطبيقه بلحاظ الجامع بين ذلك الموضوع الخ

انحلال الشهادة بالملاقاة مع البول الى الشهادة على جامع الملاقاة والشهادة 

 بالخصوصية والساقط من هاتين الشهادتين الثانية لا الاولى.

تها يجوابه: ان الشهادة بالجامع شهادة تضمنية تحليلية، وقد تقدم ان حج

ولو تم ذلك وبقيت الحجية  ضمنية أيضاً، فتسقط مع سقوط المطابقية، وكيف

لامكن اثبات كل شيء بالشهادة الكاذبة على أي شيء لانحلالها الى الشهادة على 

فتكون حجة في  -لو كان جامعاً انتزاعياً –الجامع بينه وبين الشيء المراد اثباته 

اثبات الجامع، وبنفي ذلك الفرد المعلوم كذبه يتعين الآخر لا محالة، وهذا واضح 

 ن، هذا أولًا.البطلا



..................................................(247)الجزء الرابع عشر   

وثانياً: ان بعض هذه النقوض ليست من باب سقوط المطابقية بل من باب 

ط الحجية كلها، كما في النقض الثالث، وعدم ترتب الأثر عليها، لعدم توفر شر

توقف  الالتزامية بسقوط المطابقية، لاوالمدعى عند القائل بالتبعية سقوط الدلالة 

 قي وترتب أثر شرعي عليه بالفعل.حجيتها على حجية المدلول المطاب

هذا ويمكن للقائل بعدم التبعية ان يجيب بأن ما ذكر من النقوض هي آثار 

شرعية، واثباتها لا يكفي الا باحراز موضوعها بالدلالة المطابقية وهي ساقطة إما 

  بالمعارضة أو العلم الوجداني بالخلاف، وعليه فلا يتنجز الحكم فهنا الأثر ليس

 بل هو الحكم. االتزامي مدلولا

واما في موارد كون المدلول الالتزامي يكون موضوعاً لحكم شرعي، حيث 

تكون الشهادة على الملزوم شهادة على اللازم، كما لو كان بين زيد وعمرو 

ملازمة، بحيث كلما جاء زيد كان عمرو معه، وبهذا فالشهادة على مجيء زيد 

دت على مجيء زيد ولم يكن عمرو معه شهادة على حياة عمرو ومجيئه، فلو شه

فقد شهدت على موت عمرو وآثاره هي ابانة زوجته وتوزيع تركته، وحينما 

لساقط شهدت على ملازمة زيد فهي شهدت على موت عمرو بالملازمة، وهنا ا

العلم بالخلاف اما الدلالة الالتزامية، فهي موضوع آخر بالمعارضة هو مجيء زيد أو 

إذ لعله ثابت في الواقع فالبينة هنا كأنما تشهد على موضوعين  لا دليل على كذبه

متلازمين، لا على موضوع واحد كالأمثلة المتقدمة، فهنا لا مورد للنقوض 

 المذكورة.



 (248........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

إلا إن هذه الموارد غير مرتبطة بمحل البحث، لأنها تفترض ملازمة مسبقة 

ذه الملازمة، لما كانت بين الموضوعين قبل قيام البينة على واحد منهما، ولولا ه

 الشهادة على الملزوم شهادة على اللازم.

واما فيما يتعلق بالحل، فأنه لا يتم في نفي الثالث لأن مدرك التمانع بنفي 

دليل الحرمة هي الاباحة، بل سائر الاحكام الشرعية، وعدم الاباحة هو مدلول 

الاباحة  التزامي للحرمة أو للوجوب، وليست حصة خاصة، وإنما هي ذات

للتمانع بينهما، فدليل الحرمة يدل على نفي الاباحة، وهذا اللازم هو ذات اللازم 

المقارن لأن برهان التلازم بين كل ضد ونقيض ضده الآخر أو أي برهان آخر مر في 

مبحث الضد، فأنه يقتضي التلازم بين ذات الملزوم وذات اللازم، واما اللازم 

ي الدال على الوجوب فليس داخلًا في طرف الملازمة لما المقارن مع المدلول المطابق

ذكر بأن التمانع بين ذاتي الضدين لا بين الضد والضد المقارن، أي الاباحة المقارنة 

للوجوب، والمقارنة لا تكون مأخوذة في المدلول الالتزامي والمدلول الالتزامي هو 

 ذات عدم الاباحة.

مقارنة حينما يجتمع عدم الوجوب مع نعم قد تتشكل دلالة التزامية أخرى 

الحرمة ولكنها دلالة ثانية وهي ما يدخل في المعارضة مع المدلول المطابقي، واما 

فهي باقية على الحجية فلا ينطبق  -مدلولها ذات الضد –الدلالة الالتزامية الأولى 

عليها ملاك التعارض، ففي مورد نفي الثالث لا تكون الدلالة الالتزامية هي 

 الحصة الخاصة المقارنة مع المدلول المطابقي.



..................................................(249)الجزء الرابع عشر   

: ان عدم الاباحة المستفاد من المدلول المطابقي لدليل الوجوب وببيان آخر

مثلًا وان كان على تقدير ثبوت الوجوب مقارناً مع الوجوب الا ان دليل الوجوب 

 يدل على عدم الترخيص أولًا، ببرهان التمانع واستحالة اجتماع الضدين وينتزع

في طول ذلك ثانياً وبعد ثبوت المدلول المطابقي عنوان التقارن بينهما، وهو ما 

 يدخل في المعارضة على التقارن لا الدلالة على عدم الترخيص.

: ان الضد اللازم للوجوب هو عدم الاباحة ولكن هل هو عدم وبيان ثالث

ل أي عدم الاباحة المطلق أو عدم الاباحة المقارن للوجوب؟ الصحيح هو الأو

الأباحة المطلق فمع وجود الوجوب يمتنع وجود جميع افراد الاباحة وليس فرداً 

هذا يعني ان لازم الوجوب هو مطلق الاباحة لا ن مع الوجوب، ومعيناً وهو المقتر

 الاباحة المقارنة مع الوجوب.

ين هما الوجوب وعدم الاباحة مطلقاً، ففالملازمة منعقدة ومنصبة على طر

 رف الذي انعقدت عليه الملازمة.وهو الط

نعم بعد انعقاد الملازمة على الطرفين تكون عدم الاباحة المقارنة للوجوب 

وقد نشأت في مرحلة متاخرة عن انعقاد الملازمة بين الوجوب وبين عدم الاباحة 

مطلقاً وإذا هي ليست طرفاً للملازمة لأن ما هو طرف الملازمة هو المدلول 

م الاباحة مطلقاً، وليس طرفها هو عدم الاباحة المقترنة مع الالتزامي وهو عد

 الوجوب، ولعل هذا ثابت واقعاً.

 عن هذا التقريب ويلاحظ على هذا الجواب



 (250........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أنه رتب الملازمة أولًا بين الوجوب مثلًا وبين عدم الحرمة مطلقاً، فيما جعل 

انتزاع التقارن فهو التقارن بين عدم الاباحة والوجوب لاحقاً على هذه الملازمة بعد 

لم يدخل طرفاً في الملازمة وذلك لا موجب له لأن التعامل هنا مع الدليلين 

المتعارضين وكل منهما له مدلول التزامي بحدود ما يقرره الدليل، وليس الكلام في 

اطار عام ليقال بأن الوجوب ضده الاباحة وهو يلازم عدمها بنحو مطلق، وهنا 

م عدم الاباحة كذلك لا الوجوب الناشئ من الدليل الوجوب بنحو مطلق يلاز

الشرعي، وعليه فما هو طرف الملازمة هو عدم الاباحة المقترن مع الوجوب الثابت 

بدليله الشرعي كمدلول مطابقي، ولا نظر له الى عدم الاباحة عن دليل الحرمة، 

مطلق،  نعم لو لم يتحدد بحدود دليل الوجوب لكان ملازماً لعدم الاباحة بنحو

 فهذا الجواب تطويل للمسافة بلا موجب.

اللهم الا ان يقال بأنه في الأمور التكوينية من قبيل الصفرة فأنها تلازم عدم 

السواد الكلي لا تلازم السواد المقترن بالصفرة، فهذا الكلام يصح ويبقى الكلام في 

 ن؟انسحابه على الأمور الاعتبارية من حيث النتيجة ممكن أو ليس بممك

: لاثبات التبعية في الحجية، ان يقال: بأنه بعد سقوط الدلالة التقريب الثاني

المطابقية تسقط الدلالة الالتزامية لأن الأولى هي المثبتة للثانية بمعنى أن الدلالة 

الالتزامية واقعها من دلالة المدلول على المدلول لا من دلالة نفس الدليل ولذا في 

مية تثبت المداليل الالتزامية حتى لو لم يكن المخبر مطلعاً على موارد الدلالة الالتزا

الملازمة لأنه مجرد ثبوت المدلول المطابقي يثبت المدلول الالتزامي وأما الدال وهو 



..................................................(251)الجزء الرابع عشر   

كلام المخبر فلا تعرض له للدلالة الالتزامية إذ لعله لم يطلع عليه والمطابقية هي 

ال فلا مقتضى للدلالة الالتزامية فلا معنى الدالة على الالتزامية ومع عدم ثبوت الد

 لبقائها بعد سقوط موضوعها.

: ان الدلالة الالتزامية هنا من دلالة المعنى على المعنى وليست من وببيان آخر

دلالة اللفظ على المعنى، فهي دلالة التزامية عقلية، وهنا بحسب الحقيقة دالان 

ل مطابقي والدال الآخر هو نفس ومدلولان، الكلام هو أحد الدالين، وله مدلو

المدلول المطابقي وله مدلول هو المعنى الالتزامي، لأن الملازمة عقلية تصديقية بين 

واقع المعنيين بوجوديهما الحقيقيين، ومع سقوط الدال اللفظي في اثبات مدلوله فلا 

 يبقى دال على المعنى الالتزامي وهذا هو معنى التبعية في الحجية.

التقريب السابق أنه يثبت توقف حجية الدلالة الالتزامية على وفرقه عن 

حجية الدلالة المطابقية مضافاً الى الملازمة وعدم الانفكاك، فيما التقريب السابق 

 يثبت الملازمة وعدم الانفكاك.

غير تام أيضاً: إذ لو أريد ان الدلالة الالتزامية من دلالة  الا ان هذا التقريب

لول بمعنى ان الثبوت بين المدلولين واقعاً بينهما ويقتضي ان ما المدلول على المد

يكشف عن المدلول المطابقي يكون كاشفاً عن المدلول الالتزامي وبنفس درجة 

الكشف فإذا سقط المدلول المطابقي عن الحجية مع بقائه ذاتاً كما لو أسقطه الشارع 

شف التكويني باقٍ، ويكون أو المعتبر عن الحجية، ولكن أصله باقٍ، أي أصل الكا



 (252........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

المدلول الالتزامي بنفس درجة الكشف موجوداً ولا موجب لسقوطه عن الحجية، 

 فلا يتم.

وإن أريد ان المدلول الالتزامي يثبت بثبوت المدلول المطابقي من دون نظر الى 

 الواقع، فيكون ثبوته تعبدياً فيتم ما قيل، فأنه لو لم يثبت المدلول المطابقي لا يثبت

المدلول الالتزامي، ولكنه غير محتمل فإن الثبوت التعبدي للمدلول المطابقي ليس 

هو المثبت للمدلول الالتزامي والا صارت المداليل الالتزامية للأصول ثابتة لثبوت 

مدلولها المطابقي وجداناً، مع ان لوازم الاصول ليست بحجة، فما قيل من دلالة 

واضح البطلان لوضوح ان التعبد بشيء لا يلازم  المدلول المطابقي على الالتزامي

 التعبد بلوازمه.

وبهذا يكون المقصود من دلالة المدلول المطابقي على المدلول الالتزامي 

للتلازم واقعاً بينهما، وهو من دلالة المدلول المطابقي بوجوده الواقعي على المدلول 

ل الالتزامي نفس درجة الالتزامي كذلك، وهذا المعنى يستلزم ان يكون للمدلو

الكشف والظهور للمدلول المطابقي لتلازمهما واقعاً فتسري درجة الكشف نفسها 

بلحاظ المدلول الالتزامي، وسقوط الأول عن الحجية مع بقائه ذاتاً لا معنى لسقوط 

الآخر، فيبقى على الحجية إذ لا موجب لسقوطها عن الاعتبار، بعد سقوط الأولى 

 عاً للمعارض أو أي سبب آخر فإن ذلك لا يعني عدم وجودها.وعدم اعتبارها شر

فهذا البيان غير تام، وإلا لزم توقف الدلالة الالتزامية على الدلالة المطابقية، 

 كتوقف الحكم على موضوعه، وأنها منتزعة ومتفرعة عليها.



..................................................(253)الجزء الرابع عشر   

: وهو ما أختاره السيد الشهيد )قده( ان ملاك ونكتة الحجية التقريب الثالث

الدلالتين واحد، فلا تبقى نكتة لحجية الدلالة الالتزامية إذا سقطت الدلالة في 

 المطابقية، 

: ان ملاك حجية خبر الثقه واخباره وحكايته هو أصالة عدم وتوضيح ذلك

كذبه بالمعنى الشامل لعدم الغفلة والاشتباه لا مجرد مخالفة الواقع، وهنا الثقة قد 

لا يكذب للأصل ومقتضى وثاقته ان لخبره قيمة أخبر عن المدلول المطابقي أنه 

احتمالية ولها أمارية وكاشفية وانها موافقة للواقع  لا مخالفة له، وهذه النكتة هي 

نكتة واحدة لا نكتتان بمعنى اننا لو سألنا الثقة هل أخبرت عن المدلول الالتزامي 

باً فلا شهادة لاخباره فسيقول لا وانما اخباري بلحاظ المدلول المطابقي، فلو كان كاذ

بلحاظ المدلول الالتزامي، بل له مدلول واحد وهو يستلزم المدلول الالتزامي فليس 

 له اخبار بلحاظ المدلول الالتزامي، فهنا كاشف واحد لا كاشفان.

نعم تسري نفس الكاشفية الى المدلول الالتزامي لا كاشفية أخرى فلو أخطأ 

الالتزامي فالكاشفية واحدة والمنكشف متعدد فلو فلا توجد كاشفية بلحاظ المدلول 

عارض الكاشف الواحد معارض وسقط بالمعارضة فلا يبقى كاشف عن المدلول 

الالتزامي، إذ لا كاشف له مستقل عن الكاشف المطابقي الذي سقط، وعليه فلا 

 كاشف بلحاظ المدلول الالتزامي.

الة حجية خبر الثقة أو قل لا يوجد خطأ آخر بل له خطأ واحد، ومرجع أص

هي أصالة عدم كذبه )بالمعنى الأعم الشامل للخطأ( فهو كذب واحد لا كذبان 



 (254........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بلحاظ كل مدلول، وإذا كان الكاشف واحد وقد ابتلى بالمعارض فلا يكون كاشف 

آخر هو ما يعتبر عند العقلاء كما لا تعبد عندهم، ولو ثبت بالمدلول الالتزامي 

 ك الكاشفية ولا بملاك عدم الخطأ.لكان بملاك التعبد لا بملا

هذه هي نكتة سريان التعارض الى ملاك حجية المدلول الالتزامي، وهو 

وحدة الكشف ويصح التعبير بسريان المعارضة الى الدلالة الالتزامية فتسقط كما 

سقطت المطابقية للمعارضة ولا كاشف آخر لتبقى الدلالة الالتزامية على الحجية 

التعبد وليس عند العقلاء تعبد ولاعند الشارع وقد أمضى ما عليه الا مع القول ب

 العقلاء .. هذا في الاخبار.

اما في الانشاء واصالة الظهور وارادة المعنى من اللفظ فهي تحكي انشاءً لا 

أخباراً، فأيضاً لا كاشف عن الدلالة الالتزامية لأنه إنشاء واحد لا انشاءان نعم هو 

س الانشاء، فمن أنشأ الزام المعوض لازمه تملكه العوض يستلزم الآخر، وبنف

 بالملازمة، لا أنه إنشاء آخر مستقل فتكون من دلالة المدلول على المدلول.

وعلى هذا الاساس صح التفصيل في التبعية بين الدلالة الالتزامية البينة عرفاً 

 الأولى وذلك لأنه لو فلا يلتزم بها في -العقلية –وبين الدلالة الالتزامية غير البينة 

كانت الدلالة الالتزامية بدرجة من الوضوح بحيث تشكل ظهوراً في الكلام زائداً 

على مدلوله المطابقي فحينئذٍ يكون عدم ارادة المتكلم لهذا الظهور فيه مخالفة أخرى 

إلا إذا نصب قرينة على عدم إرادته هذه المخالفة زائدة على ما يستلزمه عدم ارادة 



..................................................(255)الجزء الرابع عشر   

لول المطابقي فتكون مثل هذه الدلالة الالتزامية مستقلة على الدلالة المطابقية في المد

 ملاك الحجية فلا تتبعها لو سقطت المطابقية للمعارضة أو بالقطع بعدم ارادتها.

وهذا بخلاف المدلول الالتزامي العقلي إذ لا توجد دلالة أخرى سواءً في 

 ى مخالفة الظهور.الاخبار بعدم الكذب أو في الانشاء بمعن

وعلى هذا الاساس أيضاً صح التفصيل بين الدلالة التضمنية التحليلية 

كما في دلالة العام  -والدلالة التضمنية غير التحليلية لو كانت ارتباطية 

ول المطابقي عن الحجية لفالأولى تسقط عن الحجية بعد سقوط المد -المجموعي

سقوطها بينما الثانية تبقى على الحجية لو  لعدم لزوم خطأ آخر أو مخالفة زائدة عن

سقط المدلول المطابقي، فلو علم من الخارج بعدم إرادة العموم من العام المجموعي 

للعلم بخروج فرد معين منه مع ذلك يصح التمسك به لأثبات الحكم على مجموع 

تضمنية في الباقي، كما هو الحال في العموم الاستغراقي وتخريجها الفني ان الدلالة ال

العام المجموعي وإن كانت ارتباطية ولكن مخالفة العام المجموعي بعدم ارادة شيء 

من أفراده أشد عناية وأكثر مخالفة من إرادة البعض منه فيكون مقتضى الأصل عدم 

 المخالفة الزائدة، وهو معنى عدم التبعية.

 من الدلالة التضمنية: ويلاحظ على ما ذكره

بانتفاء الموضوع إذ لا يوجد تضمن في العموم المجموعي  أنه من السالبة -1

 ليبحث عن حجية الباقي من عدمه.



 (256........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أنه لو تنزلنا عن الأول وقلنا بوجود تضمن فمن الواضح أن العموم  -2

المجموعي يكون النظر الى المجموع من حيث المجموع لا نظر لها الى أية مجموعة غير 

 المجموع.

ة مجموعة فيكون هو نفس النظر الى المجموع من ولو كان له نظر الى أي -3

حيث المجموع لا نظر آخر متضَمن ليقال أنه بعدم إرادة شيء من أفراده أشد مخالفة 

.. ألخ، وبعبارة ان لحاظ المجموع بما هو مجموع يبقى منحفظاً مادام صدق المجموع 

موع وصدقة، باقياً وبالتالي يبقى على أصل الحجية إلا مع إرادة ما هو دون المج

 فتأمل.



..................................................(257)الجزء الرابع عشر   

 التعارض بين أكثر من دليلين

تقدم ان مقتضى القاعدة هو التساقط سواءً أكان التعارض بملاك التناقض أو 

التضاد أو العلم الإجمالي بكذب أحدهما بعد عدم مساعدة دليل الحجية اثباتاً 

فيما لو كان  -التساقط –على الحجية التخييرية، ولا يفرق حال النتيجة 

لتعارض بين أكثر من دليلين كما لو كان بين أدلة ثلاثة، كما لو تعارضت ثلاث ا

روايات أو رواية متعارضة مع روايتين أحدهما بملاك التناقض والأخرى بملاك 

العلم الإجمالي، كما لو دلت رواية على وجوب رؤية الهلال ودلت الأخرى 

هما، وعلمنا من على وجوب الظهر من ظهر يوم الجمعة وعلمنا بكذب أحد

الخارج بأن ظهر يوم الجمعة فيه صلاة جمعة أو ظهر فهما متعارضان بنحو العلم 

الإجمالي، وصلاة الظهر متعارضة في روايتها لرواية وجوب رؤية الهلال 

 بالتناقض فرواية صلاة الظهر تعارض روايتان كل بملاك مختلف عن الآخر.

شمول دليل الحجية للجميع غير  وهنا يجري ما قلناه في المتعارضين من أن

ممكن وبعضها تعييناً ترجيح بلا مرجح، والتخييريه لا يمكن اثباتها من دليل الحجية 

ضة كما لو علم اجمالًا بكذب العام كما تقدم، وهذا يجري في روايات ثلاثة متعار

ا وهذا موجب لسقوطها جميعاً عن الحجية، لأن شموله لها جميعاً محال أحده

تعييناً ترجيح بلا مرجح ولبعضها تخييراً لا يساعد عليه مقام الاثبات من  ولبعضها

دون فرق بين كون ملاك التعارض واحداً أو متعدداً كما مر؛ إلا مع افتراض 

خصوصية تقتضي تعين بعضها للسقوط على ما سوف يأتي البحث في انقلاب 



 (258........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ة من جهة التنافي بين النسبة، وما ذكر من التساقط لا يفرق فيه بين كون المعارض

المدلولين أو من جهة التنافي بين الرواية كما إذا علم بكذب أحد الرواة وعدم 

صدور ما ينقله عن المعصوم )عليه السلام(، وبهذا يعرف أن مورد اختلاف النسخ 

 في نقل الرواية تكون من باب التعارض أيضاً.

فت النسخ للروايات ولهذا تطبيق فقهي ذكره السيد الشهيد )قده( وهو تها

المنقولة بالكتب الأربعة، فإذا كان التهافت لكل نسخة نسخة من هذه الكتب لا 

تكون قطعية، فإذا وجد تهافت بين نسخة من كتاب ونسخة من كتاب آخر كرواية 

ذريح المعروفة في العصير العنبي المغلي قال: سمعت أبا عبد الله )عليه السلام( 

، حيث نقلت في التهذيب بـ )أو( (1)مرُلعنبي أو غلا حَيقول: إذا نشّ العصير ا

ونقلها صاحب الوسائل عن الكافي بـ )و( ونقلها صاحب البحار من الكافي بـ )أو( 

فيدعى حينئذٍ اختصاص التعارض بطريقي النسختين الواردتين في مقام تعيين عبارة 

ز لنسخة الكافي بعد الكافي فيما يبقي نقل التهذيب سليماً عن التعارض إذ لا احرا

تهافت نسخها الواصلة إلينا، لا بالوجدان لعدم وجود النسخة بين أيدينا ولا 

بالتعبد، لأن أحد الطرفين وكلاهما معتبر ينافي الآخر فيسقطان عن الحجية في نقل 

الرواية عن نسخة الكافي، فطريق الشيخ صاحب البحار، صحيح الى الكافي 

ن الكافي وهم من العلماء والفضلاء العدول وهو ينقلها بـ باعتبار مشايخه في نقلها ع

                                                           

  من أبواب الاشربة المحرمة. 3الوسائل ب (1)



..................................................(259)الجزء الرابع عشر   

له سلسلة معتبرة من الثقاة توصله بالكافي وهو ينقلها بـ  سائل)أو( وصاحب الو

)و(، فيصبح أمامنا طريقان معتبران أحدهما نقلها بـ )أو( والآخر نقلها بـ )و(، 

ه ولا تهافت وبهذا يصبح أمامنا ثلاث طرق، طريق للتهذيب ولا اختلاف في

فيطمئن أنه نقلها )بالواو( وآخر للوسائل ينتهي للكافي فيه )أو( وثالث ينتهي 

 للكافي بـ )و( فالرواية مبتدأها واحد ومنتهاها ثلاثة.

وهنا هل يتعامل مهعا كثلاثة أدلة، حيث تسقط جميعها، او يتعامل مع 

عن الاعتبار وتبقى رواية الروايتين الناقلتين عن الكافي معاملة المتعارضين فيسقطان 

التهذيب سليمة عن المعارض، إذ لا يمكن اثبات نسخة الكليني لتهافت النقلين فلا 

يحرز ماذا قال الكافي وأنه نقلها بـ )أو( أو بـ )و( فيتعارض الخبران الناقلان لنسخة 

الكافي فلا يثبت ما قاله الكافي ويبقى نقل التهذيب حجة بحيث لم يحرز ما يكون 

 ارضاً له وكل دليل حجة ما لم يحرز معارضه.مع

فيما ذهب السيد الشهيد )قده( الى وقوع التعارض بين النسخ الثلاث كما لو 

كان نقل الوسائل والبحار عن الكافي بشكل واحد فيسقط الجميع فلا يثبت ماهي 

الرواية الصحيحة والنتيجة تجري البراءة عن الحرمة الزائدة لنسخة )أو( حيث فيه 

حرمة زائدة لكون موضوعها أوسع حيث تتحقق بالنشّ أو بالغليان فأحدهما 

يكفي موضوعاً للحرمة كما لو نشّ ولم يغلِ بخلاف نسخة الواو فالحرمة 

موضوعها أضيق، فالأصل هنا يطابق الواو لأنه ينفي الحرمة الزائدة للنشيش دون 

 الغليان.



 (260........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ح هو الثاني للسيد الشهيد فهل الصحيح الأول لجماعة من الفقهاء أو الصحي

)قده(؟ فقد يقال: بأن الحق مع الأول لأن الفقهاء يسقطون نقل الوسائل والبحار 

للتعارض بينهما ويبقى نقل الشيخ سليماً عن المعارض فيكون حجة، لأن نقل 

الوسائل والبحار ليس نقلًا مباشراً عن المعصوم كنقل التهذيب وإنما نقلا عن 

 عتبرين متهافتين فلا يثبت ما ينقله الكليني في قبال نقل الطوسي.الكليني بطريقين م

والمسألة تبتني على ما هو الصحيح في نقل الحديث مع الواسطة والمتعارف 

بين الفقهاء في حجية الخبر مع الواسطة هو أن يقال: بأن المخبر المباشر لنا يخبرنا عن 

ية اخبار المخبر المباشر ومن خبر من قبله فيثبت لنا خبر من قبله على اساس حج

قبله عن خبر من قبله فيثبت لنا ذلك الخبر وهكذا، وبناءً عليه لا معارض لنقل 

التهذيب لأن كتاب البحار يثبت خبر من قبله وهكذا الى ان يصل الى الكافي وكذا 

كتاب الوسائل فيتعارضان في تعيين خبر الكافي قبل ان يصلا الى اثبات خبر ذريح 

بر التهذيب عن ذريح بلا معارض إذ لا يحرز ما يعارضه لا وجداناً ولا فيبقى خ

 تعبداً.

 ه.خِسَه على الواو مع تهافت نُاما نقل الكليني فأنه لم يثبت اشتمال

في تصوير حجية الخبر مع الواسطة أن نبدا من  والمختار عند السيد الشهيد

ياً ونقله له موضوع لحكم اول السلسة، فالناقل المباشر للإمام ينقل حكماً واقع

ظاهري منجز للواقع وهو الحجية، والناقل عنه ناقل لموضوع ذلك الحكم 

الظاهري، وهو مشمول لدليل الحجية بهذا اللحاظ ويكون بنفسه موضوعاً لحكم 



..................................................(261)الجزء الرابع عشر   

ظاهري منجز لذلك الحكم الظاهري المنجز للواقع وهكذا الى ان يصل الى الناقل 

موضوعاً لحكم ظاهري عاشري مثلًا ويكون حجة لأنه المباشر لنا الذي يكون نقله 

نقل موضوع حكم الشارع فيثبت ذلك الحكم، وبناء عليه يقع التعارض لا محالة 

بين خبر التهذيب وخبر البحار وخبر الوسائل في عرض واحد ويسقط الكل فأن 

نقل التهذيب موضوع لحكم ظاهري ينجز الحرمة عند النشيش ونقل البحار 

كم ظاهري يعذر عن الحرمة عند النشيش من دون غليان فلا محالة موضوع لح

يتعارضان ويتساقطان، غاية الأمر أن نقل البحار له معارض آخر وهو نقل 

 الوسائل فيسقط الكل في عرض واحد.

ذكره لا يمكن المساعدة عليه وهو بهذه الصورة، اللهم الا  الا أن هذا الذي

فأن الاخبار مع الواسطة هو أخبار أمارة عن ان يقال بأن مقصوده نكتة أخرى، 

امارة من باب الدليل على الدليل سواء كان الثاني هو الظهور أو رواية أخبار ثقة 

 قبله.

وهنا أخبار الأمارة عن أمارة فهل يكون تنجيز الحكم الواقعي المستفاد من 

ن أن مضمون كلام الإمام )عليه السلام( الذي ينقله راوي آخر السلسلة، يمك

أو صاحب  -خبر صاحب البحار -يكون بدليل حجية الأمارة المباشرة لنا 

الوسائل، أو ان تنجيز الحكم الواقعي يكون من خلال تطبيق دليل الحجية على 

واحراز موضوع الحجية وهو أمارة أخرى حتى نصل الى الرواية لنا الأمارة المباشرة 

 الناقلة عن الإمام مباشرة.



 (262........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 على الأمارة يوجد مسلكان: ففي باب الأمارة

الأول: هو أن يطبق دليل حجية الأمارة المباشرة لنا حتى تثبت بها الأمارة 

السابقة عليها ونطبق دليل الحجية على الأمارة المثبَتة بالاولى فنثبت الثالثة وهكذا 

الى ان تصل الى الأمارة الناقلة عن الإمام )عليه السلام(، فإذا أختير هذا المسلك 

تم ما ذكره المشهور من ان النقلين المعتبرين لصاحب الوسائل والبحار يسقطان عن ي

الحجية بلحاظ خبر الشيخ الكليني فلم يثبت لتساقطهما وبالتالي لا يمكن إثبات 

الأخبار التي بعده، ومع سقوطها تبقى نسخة الشيخ الطوسي سليمة عن 

أيدينا ولا تعبداً لسقوط الطريقين المعارض، لا وجداناً لعدم توفر نسخة الكافي بين 

 بلحاظ خبر الكليني ونقله.

إذن هذا المسلك يسري فيه تطبيق دليل الحجية من الأمارة الأولى المباشرة لنا 

 الى الأمارة الناقلة عن المعصوم )عليه السلام(.

الثاني: أن نطبق دليل الحجية على الأخبار التي بين أيدينا ونثبت بها حجية 

نا، لأن احراز الأمارة لما له أثر من آثار الأمارة المباشرة واقعي أبتداءً لكونالحكم ال

قبلها حكومة ظاهرية لا واقعية كي نحتاج الى التمسك بدليل الحجية من جديد على 

الوسائط بيننا وبين الراوي عن الإمام )عليه السلام( حيث أن آثار تلك الوسائط 

باشر لنا لأن حجية الأمارة تعني ترتب الأثر، جية للخبر المالحيثبتها بنفس دليل 

 وهو حكومة ظاهرية.



..................................................(263)الجزء الرابع عشر   

وعلى هذا المسلك فالحق مع السيد الشهيد )قده( حيث يقع التعارض بين 

نقل ونقلين فنقل البحار أن النشيش وحده كاف، وهو أثر لدليل الحجية لنقل 

ويثبت بنفس صاحب البحار لأن معناه ترتب آثار واقعية أو ظاهرية للمشهود به، 

هذا الدليل أثر دليل الحجية لخبر الوسائل وهو يثبت التأمين عن الحرمة لأنه نقل بـ 

)أو( لما قلناه بأن الحكومة ظاهرية وليست واقعية لتحتاج تطبيق دليل الحجية على 

ة لخبر الطوسي الذي يثبت التأمين يكل خبر من السلسلة، ومع تطبيق دليل الحج

تسقط الأمارات الثلاثة لتعارضها حيث تدخل جميعها في لأنه نقل بـ )أو(، ف

 المعارضة غاية الأمر أن خبر المجلسي يعارض خبرين للوسائل والتهذيب.

واما لو قلنا بأن الحكومة واقعية فلا بد من تطبيق دليل الحجية على كل خبر 

 كليني.من السلسلة حتى نصل الى خبر الكليني فيقع التهافت في دليل الحجية لخبر ال

 



 (264........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 مقتضى الأصل الثانوي

والمقصود به ما إذا علمنا ولو من الخارج ان الحجية في الجملة موجودة أي لا 

يصار الى التساقط المطلق لكلا الدليلين، فيقال: إن في هذه الحالة تارة يفرض 

القطع بأن ملاك الحجية في أحدهما المعين أقوى منه في الآخر، وأخرى: يفرض 

ه فيهما، وثالثة: يفرض احتمال تعين الملاك وأقوائيته في أحد الطرفين القطع بتساوي

تعييناً، ورابعة: ان يحتمل تعينه في كل منهما، ففي الفرض الأول يثبت الترجيح، 

وفي الثاني التخيير، وفي الثالث والرابع يكون من موارد الدوران بين التعيين 

 لطرفين.والتخيير في الحجية من طرف واحد أو من كلا ا

قال: المشهور لا يبحث عما يقتضيه الأصل العملي في الصورتين الأولى 

والثانية فما علم باقوائيته هو المتعين للحجية وما علم بالتساوي فالتخيير، فلا 

يوجد دوران بين التعيين والتخيير في هاتين الصورتين، بل الدوران في الصورتين 

 في ذلك.الثالثة والرابعة، وقد تقدم الكلام 

أقول: الاحتمال الثالث ملحق بالاوليين فأنه لا حاجة الى افتراض علم 

خارجي كي يصار الى عدم التساقط، لكفاية نفس دليل الحجية وحده لاثبات نفس 

النتائج المفترضة في التقادير الثلاثة، والحاجة الى ضم دليل خارجي على عدم 

يبحث فيه عن اقتضاء الأصل الثانوي التساقط إنما يظهر في التقدير الأخير الذي 

 وانه يقتضي التعيين في أحد الطرفين أو التخيير بينهما.



..................................................(265)الجزء الرابع عشر   

وهنا لا بد من ايضاح المراد من الحجية التخييرية فأنها ترجع بحسب صياغتها 

الثبوتية الى أحكام ثلاثة، هي حجية كل من الطرفين مشروط بالأخذ به، مع 

يقياً لما مر في بحث تصويرها ان كل الفرضيات وجوب الالتزام بأحدهما وجوباً طر

الأخرى لتصوير حقيقة الحجية التخييرية كانت غير معقولة باستثناء حجية كل 

منهما مشروط بكذب الآخر الذي كان معقولًا في بعض الأقسام للتعارض ولكنها 

 لا تكون مفيدة لتعين الحجة في أحدهما حين الأخذ به، وإنما يظهر أثرها في نفي

الثالث على ما تقدم شرحه وبيانه مفصلًا، وهذا هو الفارق بين الحجية التخييرية 

والوجوب التخييري لمعقولية جعل الحكم التكليفي واحداً منصباً على الجامع، واما 

هنا فلا يعقل انصبابها على الجامع لأن الحجية لا يكفي فيها الا العلم وإلا كانت 

مها، فلا محالة يرجع الى حجيتين مشروطتين في مشكوكة والشك فيها مساوق لعد

الطرفين مع ايجاب الالتزام بأحدهما كحكم طريقي ويقصد به تنجيز الواقع على 

المكلف فيما إذا لم يلتزم بشيء منهما وعدم إمكان الرجوع الى الأصول العملية 

ية المؤمنة، وإلا لزم لغوية جعل الحجية المشروطة من دونه، ودلالة دليل الحج

التخييرية على هذا الوجوب الطريقي يكون مخصصاً لأدلة الأصول العملية المؤمنة، 

وبهذا يعرف أنه لو كان الواقع منجزاً أما للعلم الإجمالي الكبير بوجود تكاليف أو 

لوجوب الاحتياط في كل شبهة حتى لو لم تكن مقرونة بالعلم الإجمالي كالشبهة 

الوجوب الطريقي لأنه إنما يجعل لتنجيز الواقع،  البدوية فأنه لا موجب لجعل هذا

 فإذا ما كان منجزاً فلا معنى لجعله.



 (266........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وعلى هذا يقال: لو فرض التعارض بين دليلين يدل أحدهما على الالزام 

والآخر على الترخيص وكان يعلم بثبوت الحجية لأحدهما في الجملة ولكنها 

ور وإن ذهب الى التعيين، إلا انه ترددت بين أن تكون تخييرية أو تعيينية، فالمشه

على اطلاقه غير تام بل لا بد من التفصيل في بعض الصور يصح ولا يصح في 

 صور اخرى فهنا صور ثلاث:

 صور التردد بين الحجية التخييرية والتعينية فيما لو تعارض دليل الإلزام والترخيص

زام بالخصوص : ما إذا فرض ان التعيين محتمل في دليل الالالصورة الأولى

وحكم هذه الصورة إذا إلتزم الفقيه بدليل الالزام فقد تمت لديه الحجية على الالزام 

وذلك للقطع بحجيته في هذه الحالة على كل تقدير أي على تقدير ان يكون هو 

الحجة تعييناً أو هو تخييراً حيث يقطع به فيما الطرف الآخر وهو الترخيص مشكوك 

 ا على المشهور.الحجية وهو يساوق عدمه

واما إذا لم يلتزم الفقيه به فيدور الأمر بين ثبوت الحجية المطلقة لدليل 

التي  -الالتزام وبين ثبوت الحجية التخييرية التي هي عبارة عن الاحكام الثلاثة 

تعني الرجوع الى حجيتين مشروطتين في الطرفين مع ايجاب الالتزام بأحدهما 

ز الواقع على المكلف فيما إذا لم يلتزم بشيء المقصود به تنج -كحكم طريقي

والنكتة فيه هي لغوية جعل  –منهما، وعدم امكان الرجوع الى الاصول المؤمنة 

الحجية المشروطة من دونه، وحينئذ قد يقال: بأن العلم الاجمالي هنا بين متباينين  



..................................................(267)الجزء الرابع عشر   

ك يجب لأن الحجية المطلقة لدليل الالزام مباينة مع الاحكام الثلاثة، وبذل

 الاحتياط.

من قبل السيد الشهيد )قده( بأن الصحيح هو عدم منجزية هذا  واجيب عنه

العلم الاجمالي، وذلك لجريان الأصل في طرف دون معارض له في طرف آخر، 

من دون معارض لأن  -التعيين –وهنا يجري الأصل المؤمن عن الحجية المطلقة 

ؤمن عليها، وذلك لأنه من حيث الحجية التخييرية لا معنى لأجراء الأصل الم

المؤونة تكون مشتركة بينها وبين الحجية المطلقة، وتكون ثابتة بالعلم الوجداني على 

كل حال، إذ كلتا الحجتين تشتركان في تنجيز الالزام فيما إذا التزم بدليل الوجوب 

فيما لو أو لم يلتزم بشيء منهما وتزداد مؤونة الحجية المطلقة لدليل الالزام وتظهر 

التزم بدليل الترخيص لأن المنجزية التعيينية موجودة، وهذا معنى التعيين، وتكون 

 مجرى للأصل المؤمن فجريان الأصل المؤمن إنما هو الحجية التعيينية لدليل الالزام.

وبعبارة أخرى: ان البراءة تجري عن الالزام المحتمل في صورة الالتزام بدليل 

مؤمن آخر، لأنه لو لم يلتزم بشيء منهما أو التزم  الترخيص ولا يعارض بأصل

بدليل الالزام لم يكن الأصل المؤمن جارياً في حقه لعلمه بالمنجز حينئذٍ المتمثل 

بأحد الأمرين من الوجوب من الوجوب الطريقي أو الحجة على الالزام، وهذه 

بهذا يتضح نتيجة التخيير وجواز الأخذ بدليل الترخيص الذي لا يحتمل تعيينه، و

ان اطلاق فتوى المشهور بالتعيين في كافة صور الدوران بينه وبين التخيير غير تام، 

هذا في الصورة الأولى وكون محتمل التعيين هو دليل الالزام، وإن المكلف حينما 



 (268........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حيث  -وهنا دليل الترخيص –يأخذ بالدليل الآخر، وهو غير المتعين للحجية 

ن تعذر عليه الافتاء على طبقه وإلا كان من التشريع يلتزم به في مقام العمل، وإ

المحرم، وذلك لأنه حينما يلتزم به فالآخر يبقى احتمال الحجية فيه موجوداً، نعم 

هي مشكوكة ومع الشك الأصل عدمها، والحكم الطريقي وهو التكليف بأحدهما 

وهذا وإلا كان الواقع منجزاً عليه وكان تخصيصاً لاطلاقات أدلة البراءة، 

خيص وهو أحد الدليلين، التخصيص غير موجود لأن المكلف التزم بدليل التر

 تبقى اطلاقات أدلة البراءة كما هي.وبالتالي 

وبهذا يتبين إن المكلف حينما يلتزم بدليل الترخيص في مقام العمل إذ على 

ليس بحجة، والأمر الطريقي غير  –على الالزام  –تقدير التخيير فذاك الدليل 

وجود لفرض الزامه بدليل الترخيص، فلا يوجد ما ينجز الحكم الواقعي عليه، م

ومع عدم العلم الاجمالي بتنجيز التكليف يجري عنه البراءة، وبهذا تكون النتيجة 

هي نتيجة التخيير لا التعيين حين الأخذ بدليل الترخيص والمشهور قالوا بالتعيين، 

 حكم المشهور لأنها صارت التخيير لا التعيين. مطلقاً وفي هذه الصورة الأولى لا يتم

ولا بد من ملاحظة أن التامين عن الوجوب المحتمل ليس من جهة دليل 

الترخيص الذي التزم به فأنه حجة محتملة وليست قطعية، إذ لعل الآخر حجيته 

تعيينية فلا مؤمن من الالتزام الا البراءة عن الوجوب الواقعي المحتمل ولا معارض 

 جريانها.من 



..................................................(269)الجزء الرابع عشر   

 وههنا شبهات:

: وقد ذكرها السيد الشهيد واجاب عنها، وحاصلها: أنه الشبهة الأولى

يتشكل علم إجمالي حيث يعلم المكلف بجعل الحجية اما التخييرية أو التعيينية على 

الوجوب فيعلم اجمالًا اما بالدليل على الوجوب أو بالاحكام الثلاثة المتقدمة، 

كمين كل منهما منجز من حيث الحجية التعيينية لدليل وهذا العلم الاجمالي بح

الوجوب وهذا واضح، والحكم الطريقي مع الحجيتين المشروطتين فهو منجز 

أيضاً، فهذا علم اجمالي بتكليف منجز ومعه يجري الاحتياط لا البراءة وإن يأتي 

 يفرق في بكلا محتملي العلم الاجمالي وسواء كان واقعياً أو ظاهرياً الزامي إذ لا

منجزية العلم الاجمالي بينهما فالعلم الواقعي أو الظاهري الالزامي كل منهما 

منجز للواقع فحجية الوجوب الظاهري الالزامي منجز للواقع أو الطريقي الالزامي 

المنجز للواقع أيضاً فالمكلف يعلم بوجود أحد حكمين ظاهري للوجوب وهو 

 البراءة فيعلم المكلف بثبوت أحد التزامين يقتضي الاحتياط ولا معنى للرجوع الى

اما حجية الوجوب أو الحكم الطريقي، وبعد تشكل العلم الاجمالي، فالقول بأنه 

يشك بالحجية التعيينية حين الالتزام بالترخيص لا يشفع له، لأن العلم الاجمالي 

لم هو علم مشوب بالشك، فلا يلغى العلم الاجمالي بجريان البراءة والا كل ع

يمكن حلّه بهذه الطريقة لاحتمال التكليف بأحد طرفيه بل لا بد من الاحتياط، لأن 

العلم الاجمالي كما قلنا علم بشك في كل طرف ولكن الاصول تجري في اطرافه 

وتتساقط ومع تساقطها ينجز العلم الاجمالي وهو يقتضي الموافقة القطعية لا 



 (270........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الاخر لأنه يبقى بشك في ان الاخر مطلوب الاحتمالية بامتثال احدهما والبراءة عن 

أو لا ومعه لا يمكن جريان البراءة لأن الاصل قد سقط من الأول بالمعارضة مع 

الطرف الاخر ومع سقوطها فلا يحيى بعد احتمال احدهما كما تقدم في بحوث 

العلم الاجمالي لأن اصلها قد سقطت قبل الامتثال، وما اجراه بعد سقوطها هو 

حتمالية لأحد الطرفين حيث يلتزم بدليل الترخيص ويجري البراءة عن موافقة ا

الآخر فهو موافقة احتمالية وليست هي المطلوبة بل المطلوبة الموافقة القطعية لأنه 

 مقتضى العلم الاجمالي بالطرفين الالزاميين هو الموافقة القطعية.

لأمر إذ لا : أننا قلنا بأن العلم الإجمالي ليس بمنجزمن أول اوجوابه

تتعارض الأصول في أطرافه لأن العلم الإجمالي بأحد الألزامين من الوجوبي أو 

الطريقي، لا يجري الأصل في أحدهما دون الآخر، فهو يجري في طرف الحجية 

التعيينية لدليل الوجوب، والأصل هو اصالة عدم التعيين أو البراءة عن الحكم 

م الطريقي لعدم جريان الأصل فيه، الواقعي، ولا يعارض بأصالة عدم الحك

وعدم جريانه فيه لعدم الكلفة الزائدة عن منجزية الحكم الظاهري التعييني 

والمنجزية قبل الالتزام بهما هي قدر متيقن مشترك بينهما، والحكم الطريقي لا 

منجزية زائدة فيه بخلاف الحكم الظاهري لدليل الوجوب فأن فيه منجزية كما لو 

ل الترخيص فأن المنجزية التعيينية موجودة، وهذا هو معنى التعيين فيما التزم بدلي

الحكم الطريقي لا منجزية زائدة فيه، فالأمر دائر بينهما من قبيل الأقل والاكثر 

حيث الزيادة من جهة الحجية التعيينية في حال الالتزام بدليل الترخيص بخلاف 



..................................................(271)الجزء الرابع عشر   

منجزية زائدة فيه وبذلك ينحل الى  الحكم الطريقي في حال الالتزام بالترخيص لا

علم تفصيلي بالمنجزية في حال عدم الالتزام بهما والى شك زائد في حال الالتزام 

بالترخيص دون دليل الالزام فأن الحكم الظاهري لو كان موجوداً وهو الحجية 

التعيينية فهو علم اضافي دائر بين الأقل والأكثر من حيث المنجزية فتجري الأصول 

ؤمنة عن الحكم الواقعي في الزائد من منجزيته ولا تجري في الآخر لأنه مقطوع الم

 المنجزية فهذا الاشكال غير تام.

: انتصاراً للمشهور، وحاصلها: أنه لا يمكن الالتزام بدليل الشبهة الثانية

لتكون النتيجة هي  -الوجوب الظاهري –الترخيص واجراء البراءة عن الواقع 

عيين، وذلك لأن البراءة لا تجري عن الواقع فلا مؤمن لأن دليل التخيير لا الت

الترخيص ليس بمعلوم الحجية إذ لعلها تعيينية بدليل الوجوب، فالمؤمن عن الواقع 

ليس هو الترخيص، إذ لا قطع به حتى مع الالتزام به لكونه مشكوكاً بل المؤمن هو 

ع منجزاً وليس له الا ان يحتاط البراءة، ومع منع جريانها يسقط المؤمن وكان الواق

 أو يلتزم بدليل الالزام لأن له حجة عليه.

واما عدم جريان البراءة لأنها على مبنى المشهور لا تجري مع وجود حجة 

على الحكم الاعم من العلم الوجداني والعلم التعبدي وهنا حين الالتزام 

اما على الترخيص بناء بالترخيص بقيام حجة اما على الالزام بناء على التعيين و

على التخيير فالمكلف يعلم بحجة فعلية في حقه ومع وجودها يعلم بارتفاع موضوع 

 البراءة الشرعية فكيف يرجع اليها.



 (272........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

كومة للأمارة على الاصول في حال غير تامة: أنه لا ح ولكن هذه الشبهة

ستصحاب هما، والأمارة هنا الحجة على الترخيص متوافقة مع الأصل سواء اوافقت

عدم التكليف او البراءة، ومع التوافق حتى في التخيير فضلًا عن التأمين لا 

حكومته لأن حكومة الأمارة على الأصل فرع تعارضهما، وهنا لا تعارض بين 

 اطلاقي دليلهما، فلا رفع لموضوع أحدهما بالآخر لأنه فرع التنافي بينهما.

اً بحيث يكون رفع موضوع نعم لو قيل بتقدم الامارات على الاصول ورود

الأصل رفعاً حقيقياً لأن المأخوذ في موضوع الأصل هو عدم الحجة لا عدم العلم 

 وبهذا تكون رافعة لموضوع الأصل فيتم ما ذكره المشهور.

 .كال وارد فاطلاق دليل الأصل محكمواما على مبنى السيد الشهيد فالاش

 هذا أولًا.

شهور فأنه يمكن التمسك بدليل البراءة لأن وثانياً: على تقدير قبول مبنى الم

المشهور القائل بارتفاع الأصل بالحجة الموافقة لها إذا كانت واصلة أو قل بالعلم 

التعبدي وهو مع التردد لا علم تعبدي في البين، لعدم علم المكلف بأن ايهما حجة 

 بعنوان عليه )الالزام او دليل الترخيص( فلا حجة فلا علم بعنوان الالزام ولا

الترخيص بل له علم باحدهما، وما هو رافع هو العلم التعبدي بالالزام أو 

بالترخيص لا العلم بأحدهما، فلا علم وجداني للمكلف بأحدهما ولا تعبدي 

بأحدهما تعييناً، ومجرد وجود علم وجداني بوجود حجة على الالزام أو على 

و لا يكفي لرفع دليل البراءة، العلم اما بالوجوب أو بالاباحة وهكالترخيص هو 



..................................................(273)الجزء الرابع عشر   

وكذا العلم الاجمالي اما بالحجة على الالزام أو بالحجة على الترخيص فأنه لا 

 يكفي لرفع البراءة حتى عند المشهور فلا تتم الشبهة.

: أيضاً انتصاراً للمشهور فأنه حينما يقوم دليل صالح على الشبهة الثالثة

م التساقط المطلق، حيث يقال: تنعقد له ثبوت حجية في الجملة عند التعارض وعد

دلالة التزامية على انه لو كان أحد الدليلين غير حجة بالفعل للمكلف ولو بحكم 

الأصل لأنه يشك في حجيته على تقدير الالتزام به ومع الشك في حجيته حكمه 

عدم الحجية فتتعين الحجية في الطرف الآخر، إذ لا يعقل ان الآخر ليس بحجة بعد 

 علم بحجية أحدهما في الجملة.ال

: ان الحجية عند المشهور متقومة بالوصول فإذا كانت وببيان أدق من المتقدم

في أحد الطرفين مشكوكة فلا تكون حجة واقعاً لأنه لا يمكن ان تكون المحتملة حجة 

واقعاً من جهة تقومها بالوصول فالشك فيها يساوق القطع بعدمها واقعاً لأن 

ليست من الاحكام الواقعية عندهم بمعنى ان لها انحفاظ واقعي بل  الحجية عندهم

هي حكم ظاهري متقوم بالوصول ومع عدم الوصول لا معنى لمنجزيتها أو 

مؤمنيتها عند الشك الذي يساوق عدمها واقعاً، وقد دل الدليل على ان أحد 

وذلك لأن الدليلين المتعارضين حجة، الذي له مدلول التزامي هو ان الآخر حجة، 

دليل الترخيص لو التزم به فهو لا يكون حجة لاحتمال ان الآخر هو الحجة، أي 

نشك في حجيته فهو ليس بحجة واقعاً لكونها متقومة بالوصول ومع الشك لا 

وصول، وبذلك تتعين الحجية الأخرى المعلومة بالإجمال في الطرف الآخر 



 (274........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الطرف حجة لزم الخلف لأنها لاستحالة جعلها في هذا الطرف ولو كانت في هذا 

حينئذٍ لا تكون متقومة بالوصول بل هي حجة واقعاً، وبهذا يكون المدلول 

الالتزامي العقلي ببرهان ان الحجية والاحكام ظاهرية متقومة بالوصول، لو دل 

الدليل على الحجية في الجملة يقتضي تعين الحجية في الدليل الآخر، وإلا لا حجة 

يص بعد استحالة جعلها واقعاً مع الشك فيها ولا حجة في دليل لا في دليل الترخ

 الالزام، وهذا خلف الحجية في الجملة وعدم التساقط المطلق.

وعلى هذا فدليل الحجية في الجملة أياً كان يدل بالالتزام على حجية الطرف 

غير الترخيصي وانه حجة مطلقاً لاستحالة ان يكون طرف الترخيص هو الحجة ولو 

 تزم به أو لم يلتزم به.ال

وهذا البيان تام لو التزم بمبنى المشهور وان الاحكام الظاهرية يستحيل جعلها 

واقعاً بلا وصول للمكلف لأنه يريد أن يؤمن أو ينجز عن الواقع ومع عدم 

 الوصول لا معنى لجعل الحجية مؤمنة واقعاً، فعلى طبق هذا المبنى الاشكال تام.

نى السيد الشهيد )قده( الذي لا يقبله ويدعي ان ولكنه لا يتم على مب

الاحكام الظاهرية يمكن جعلها واقعاً بمعنى ان يكون لها ثبوت واقعي كالظاهري 

واقعاً وعليه  مجعولا اغاية الأمر قد يكون للظاهري وصول أو لا فيبقى ظاهري

اهري فالشك فيها لا يساوق القطع بعدمها إذ لا استحالة في جعلها لأنها حكم ظ

ترجع للاحكام الواقعية فيكون الشك موجوداً وباقياً، غاية الأمر إذا التزمنا بذلك 

الطرف علمنا بأن الحجة موجودة وإذا التزمنا بهذا الطرف فلا حجة لا لهذا ولا 



..................................................(275)الجزء الرابع عشر   

لذاك فيجري الأصل المؤمن عن الحكم الواقعي في ذاك الطرف، فتكون النتيجة هي 

 على مبنى المشهور لا على مبنى السيد الشهيد. هجتتالتخيير، فهذه الشبهة انما 

 هذا حكم الصورة الأولى مع بعض الشبهات ودفعها.

وهي ما إذا كان محتمل التعيين دليل الترخيص والحكم في  :الصورة الثانية

هذه الصورة هو تعيين دليل الترخيص فيما لو التزم به فيؤمن عن الواقع، بل حتى 

جراء البراءة عن الواقع إذ يحتمل الحجية المطلقة لدليل يمكنه أبه إذا لم يلتزم 

الترخيص ولا محذور حينما لا يلتزم بالترخيص فأنه لا علم اجمالي منجز لتكليف 

ام بلا لا واقعي ولا ظاهري فتجري البراءة عن الحجية التخييرية لدليل الالز

 الحكم الواقعي والظاهري. معارض لأنه شبهة بدوية عن

ل: ان يكون دليل الترخيص حجة مطلقاً فلا حكم طريقي كما ولك ان تقو

لا حجة على الالزام وهو مقطوع عدم الالزام به في حال الالتزام بالترخيص 

وبذلك فهو مقطوع العدم، ولو التزم به فلعله حجة لكون احتمال التعيين لدليل 

ود الحكم الترخيص وإذا لم يلتزم به فهو ليس بحجة، ولهذا يدور الأمر بين وج

الطريقي لو كانت الحجية تخييرية، وعدم وجوده لو كانت الحجية تعيينيه في دليل 

الترخيص، وبهذا لا علم اجمالي لا واقعي ولا ظاهري فيمكن جريان البراءة على 

تقدير عدم الالتزام بالترخيص عن الواقع لأنه شبهة بدوية في كلا الحكمين الواقعي 

ية الالزامية وفي طرف الوجوب الطريقي الظاهري والظاهري، أي في طرف الحج

 للشك في كل منهما شكاً بدوياً.



 (276........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

عن الحجية التخييرية لدليل الالزام  -الاصل المؤمن –أو قل تجري البراءة 

 لتضمنها تكلفة زائدة بخلاف الحجية التعيينية لدليل الترخيص.

المحتملات  وقد ظهر أنه تجري البراءة عن الالزام الواقعي المشكوك على

زام بدليل الترخيص أو عدم الالتزام بشيء تالثلاثة، الالتزام بدليل الالزام أو الال

منهما، لأنه على جميع التقادير لا علم بالمنجز لأن الحجة لو كانت متعينة بدليل 

الترخيص فلا تنجيز أصلًا ومع احتمال ذلك لا يبقى علم منجز فيمكن اجراء 

 البراءة.

ام بدليل الترخيص هو القطع بالحجة عليه فيمكن الاستناد اليه وفائدة الالتز

 في الافتاء بمضمونه، فالنتيجة هي نتيجة التعيين.

ان يكون التعيين محتمل في كلا الدليلين الالزامي والترخيصي  الصورة الثالثة:

معاً، وحكم الصورة هنا كسابقتها من حيث جريان الأصل المؤمن عن الحجية 

التخييرية المحتملتين لدليل الالزام لوجود كلفة زائدة فيهما معاً دون التعيينية و

 الحجية التعيينية لدليل الترخيص.

 وبهذا يتيعين دليل الترخيص في هذه الصورة أيضاً.

والاختلاف بين الصورتين في أنه لا يمكن الافتاء بمضمون دليل الترخيص 

تعيين دليل الالزام عليه، ويمكنه في  حتى لو التزم به الفقيه في هذه الصورة لاحتمال

 الصورة السابقة للقطع بحجيته.



..................................................(277)الجزء الرابع عشر   

هذا كله فيما لو دار الأمر بين الدليلين المتعارضين في التخيير والتعيين وكان 

أحدهما يدل على الإلزام كما لو دل دليل على وجوب الدعاء عند رؤية الهلال، 

دليل آخر على عدم وجوب  ودل الآخر على الترخيص، وعدم الالزام كما لو دل

 الدعاء عند رؤية الهلال.

واما إذا كان الدليلان الزاميين فتارة: يفترض أنهما من سنخ حكمين يمكن 

الاحتياط فيهما كما لو دل أحدهما على وجوب الصدقة على الفقير ودل الآخر 

 على زيارة الحسين )عليه السلام( وقد علم بكذب أحدهما اجمالًا.

ان الحكمين الالزاميين لا يمكن الاحتياط فيهما كما إذا دل  وأخرى: يفترض

الشيء وفي كلا  الأول على وجوب شيء ودل الآخر على حرمة نفس ذلك

ن احتمال التعيين في ، يكون احتمال التعيين في أحد الطرفين، وأخرى يكوينالحال

 كلا الطرفين.

 كان الاحتياطة فيما لو تعارض دليلان الزاميان مع عدم إمربعالأالصور

: وهي ما احتمل التعيين في أحدهما مع امكان الاحتياط فهنا الصورة الأولى

يلزم الأخذ بالدليل المحتمل تعيّنه، لأنه مع الأخذ به يقطع بالحجة على الالزام في 

أحد الطرفين كما لو التزم بدليل وجوب الصدقة، ومدلوله الالتزامي هو نفي 

تعارضهما بعد العلم بكذب أحدهما، فما التزم به الحكم في الطرف الآخر لفرض 

من الدليل يكون منجزاً بلحاظ مدلوله ومفاده ومؤمن بلحاظ مدلوله الالتزامي 



 (278........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فيتعين عليه تفريغ ذمته بالالتزام بما تعين عليه وتفريغها عن الآخر بالمؤمن عليه 

 التعبدي.

غير محتمل التعيين، أو واما إذا لم يلتزم بما هو محتمل التعيين والتزم بالآخر 

يلتزم بأحدهما لا بهذا ولا بذاك فيتشكل علم اجمالي بالمنجز اما بالحجة على لم 

وجوب الصدقة الذي كان يحتمل تعيّنه، أو بالحجية التخييرية بين الالزامين، بمعنى 

ثبوت وجوب طريقي منجز للواقع، وهذا العلم الاجمالي بالالزام الظاهري وهو 

 تزم بأحدهما.الواقعي منجز، هذا فيما لو لم يل الي بالالزامكالعلم الاجم

اما لو التزم بالآخر غير محتمل التعيين حصل عنده علم اجمالي بوجود 

أحدى حجتين الزاميتين، وهو منجز كما هو واضح، لأنه اما أن يعلم بحجية  ما لم 

وقلنا بالترجيح يلتزم به وكان محتمل التعيين، كما لو كانت روايته رواية الاعدل 

بصفات الراوي أو يعلم بحجية الآخر كزيارة الإمام الحسين )عليه السلام( وكانت 

ذلك بحجة تخييرية بينها وبين الآخر وقد التزم بها حسب الفرض فصارت حجة، و

فهو يعلم بوجود حجة على أحد حكمين الزاميين وهو كالعلم الاجمالي بالواقع 

 تضي الاحتياط.الالزامي يكون منجزاً وهو يق

يين هي التعيين للقطع بحجية والنتيجة لهذه الصورة فيما لو التزم بمحتمل التع

 ؤمناً عن الآخر.و يكون مالتعيين، وه لمحتم

: ما احتمل التعيين في الطرفين معاً وكان يمكنه الاحتياط الصورة الثانية

ء التزم بأحدهما فيجب عليه امتثال كلا التكليفين بالاحتياط فيهما وذلك أنه سوا



..................................................(279)الجزء الرابع عشر   

جز والالتزام بأحدهما لا يكون موجباً للعلم يلتزم يحصل له علم اجمالي بالمن أو لم

بالفراغ عن التكليف الآخر، إذ لعل الآخر هو الحجة دون ما التزم به لعدم تعيّنه، 

فلا مؤمن ظاهري في أنه يعلم اما بحجية تعيينية في أحد الطرفين أو بحجة على أحد 

وهو ذاك الحكم الطريقي إذا لم يلتزم بشيء منهما واما لو التزم بأحدهما  الالزامين

فيعلم اجمالًا ان الذي التزم به حجة أو الآخر حجة تعييناً، وهو علم اجمالي 

بحكم ظاهري الزامي وهو كالحكم الاجمالي بالحكم الواقعي يقتضي الاحتياط 

ي للعلم الاجمالي بالحكم فيأتي بهما معاً، وأنه لا مؤمن له، إذ لا أصل عمل

الواقعي والظاهري فيجري في الطرفين ويسقطان بالمعارضة ولا حجة مؤمنة لأن 

 احتمال التعيين فيهما وليس في أحدهما ليقطع بالحجة كما في الصورة الأولى.

: وهي ما لا يمكن الاحتياط مع احتمال التعيين في أحد الصورة الثالثة

عيينه وبه يقطع بالحجة على الحكم الواقعي وهو حجة الطرفين، فيؤخذ بما يحتمل ت

سواء كانت الحجية تعيينية أو تخييرية، ولو ترك الالتزام بها أو التزم بالآخر، 

شكل علم اجمالي اما بقيام حجة على الحرمة أو قيام حجة على الوجوب وهو تفي

 علم بالحجة المنجزة وهو كالعلم الاجمالي بالواقع.

يتشكل علم اجمالي بالمنجز الذي هو اما الحجية التعيينة  وعلى الأول أيضاً

أو الوجوب الطريقي، ومع العلم الاجمالي لا يمكنه اجراء الأصل المؤمن عن مفاد 

محتمل التعيين من الوجوب والحرمة لا لعدم جريانها في موارد الدوران بين 

ين ويكون الواقع المحذورين كما يقال، إذ لا دوران هنا لاحتمال كذب كلا الدليل



 (280........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

هو الاباحة، وإنما لا تجري من جهة العلمين الاجماليين المنجزين وهما يقتضيان 

الموافقة القطعية أو ما يكون كالموافقة القطعية لأنها مثلها في تفريغ ذمة المكلف 

وذلك عن طريق  -اليقين –بالحجة الشرعية كما لو فرغها بالعلم الوجداني 

يقطع بحجيته وتفريغ ذمته بالعمل على طبقه حين الالتزام به الالتزام بالطرف الذي 

كما لو التزم بدليل الوجوب لو كان محتمل التعيين وبه يكون مؤمناً التزاماً عن دليل 

الحرمة، فما نحن فيه حاله حال دوران الأمر بين المحذورين قبل الفحص الذي 

ة على الفحص عن الحج يكون العلم الاجمالي منجزاً فيه وأثره دفع المكلف الى

 الحكم الشرعي وتحصيل الموافقة القطعية به.

واما بعد الفحص وعدم العثور على دليل فتجري قاعدة التخيير العملي أو 

 البراءة على ما هو الصحيح.

أو بالحجة وفي  -الوجداني –المهم ان الفراغ للذمة أعم من الفراغ باليقين 

م بمحتمل التعيين وهو احدهما فيكون مؤمناً عن المقام الفراغ بالحجة بعد ان التز

الاخر بالالتزام، ويمكن ان يطلق عليه التفريغ بالطريق العلمي لا بالعلم، والنتيجة 

 هنا نتيجة التعيين.

: جعل الحجية التخييرية للمتعارضين الدائر مفادها بين المحذورين لغو لا يقال

 لى كل حال.في نفسه لأن المكلف يطابق عمله مع احدهما ع

هنا هو تخيير في المسألة الأصولية وليس تخييراً في المسألة  يرخي: ان التفأنه يقال

الفقهية كي يلغو جعله في موارد الدوران بين المحذورين، وفائدته ان يترتب عليه 



..................................................(281)الجزء الرابع عشر   

الأثر من حيث الافتاء على طبقه وثبوت اللوازم، بمعنى ان الحجية الفعلية لم تتعين 

بأحدهما، وهو غير الالتزام بالفعل أو الترك ليقال بلغوية جعل  الا بالالتزام

 التخيير.

: وهي ما لا يمكن فيه الاحتياط مع احتمال التعيين فيهما الصورة الرابعة

معاً، وهنا النتيجة هي التخيير لا التعيين، لأن المكلف يتشكل عنده علم إجمالي 

لا يمكنه الاحتياط هنا لدورانه بتكليف ظاهري الزامي على جميع التقادير، وحيث 

بين المحذورين فلا مجال لتحصيل اليقين بالحجة لكونهما محتملي التعيين فلو التزم 

بأحدهما فلعل هو الحجة فلا يحصل له المؤمن عن الآخر، وحيث لا يمكنه الموافقة 

القطعية في هذا العلم فيكون حاله حال الدوران بين المحذورين بعد الفحص فتجري 

لبراءة عن كل منهما، ولعل جريانها هنا أولى من جريانها في دوران الأمر بين ا

المحذورين لوجود شبهة هناك، وهي عدم المقتضي في دليلها لأن أصل الالزام 

معلوم فلا شك، إذ هو إما الوجوب أو الحرمة، فلا اطلاق لادلتها في موراد 

لا يكون الحكم الواقعي هو اما  الدوران بين المحذورين بخلاف المقام إذ يحتمل ان

الوجوب أو الحرمة إذ لعل الاباحة الواقعية موجودة، إذا لم يفرض العلم بأن 

أحدهما حجة كما هو اما تعييناً أو تخييراً ونتيجته قيام الحجة على نفي الاباحة 

وحيث لا يمكن المؤمن عن الحجية المعلومة بالاجمال لا بالتعيين ولا بالحجة 

 هي التخيير. فالنتيجة



 (282........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وبهذا يتضح ان مقتضى القاعدة الثانوية عند الدوران بين التعيين والتخيير 

ليس هو التعيين دائماً كما عليه المشهور بل في بعض الموارد النتيجة هي التعيين وفي 

 بعضها هي التخيير.



..................................................(283)الجزء الرابع عشر   

 حكم التعارض بلحاظ دليلين للحجية

ين، هما دليل حجية السندفي إذا كان مركز التعارض بين الدليلين المتنافي

أحدهما مع دليل حجية الظهور في الآخر، كما لو فرض التعارض بين دليل لفظي 

ظني السند مع آية قطعية السند، وظهورها ظني وهذا الذي قلنا فيه أنه التعارض 

بالفرضية الثالثة من فرضيات التعارض الرئيسية وكان الجمع العرفي غير ممكن، فلو 

ة الخبر قطعية فلا بد أن تكون صالحة للقرينية فيدخل البحث في فرض ان دلال

التعارض غير المستقر لأنها تتقدم على ظهور ذي القرينة الذي يمكن حمله عليه 

ولو كان قطعياً، وحينئذٍ سوف يقع التعارض بين سند الدليل الظني، وبين الظهور 

بين دليلين من سنخين  الظني في طرف الدليل القطعي السند وبهذا يكون التعارض

 لا من سنخ واحد.

هنا قد يقال: بتقديم حجية السند الظني على حجية الظهور من جهة أن أدلة 

حجية الاخير لبية، قدرها المتيقن غير مورد التعارض، لكون دليله منحصر بالسيرة 

ة العقلائية أو المتشرعية، بينما دليل حجية السند الظني غير منحصر دليله في الأدل

اللبية بل من أدلته ما فيها اطلاق لفظي، يشمل مورد التعارض كما لو تم 

الاستدلال على حجية خبر الثقة بمفهوم آية النبأ أو ببعض الروايات القطعية السند، 

وحينئذٍ يمكن التمسك باطلاقه لحال التعارض فيتقدم على الظهور الظني، 

تعارض يتقدم الدليل اللفظي على والتقديم هنا بنكتة عامة وهي أنه في موارد ال



 (284........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الدليل اللبي من جهة اطلاق الدليل اللفظي الذي يشمل مورد التعارض بخلاف 

 اللبي، لو كان قطعي السند.

: كيف تتقدم الرواية على الآية وفيما بين أيدينا أدلة لفظية آمرة فإن قلت

 بالرجوع الى الكتاب والعترة.

عصمة الايات والعترة ومرجعيتهما : هذا صحيح ولكنها مسوقة لبيان قلت

التشريعية وليست هي بصدد بيان حجية دلالات القرآن أو الاحاديث ولو كانت 

 ظنية.

خبر –: لأن الأدلة اللفظية القائمة على حجية الخبر الا ان هذا البيان غير تام

أدلة إمضائية والامضاء بحدود ما قامت على اعتباره سيرة العقلاء وما  -الثقة

عليه السيرة غير شامل لموارد التعارض، فلا اطلاق لها ليشمل مورد  قامت

 التعارض.

 فهذا البيان غير تام، وهناك بيانات تعكس النتيجة وتعين الدليل:

: دعوى انصراف أدلة حجية الخبر عن مورد علم فيه خلافه من البيان الأول

، بمعنى ان دليل نفس المتكلم، كما لو سمعه بنفسه يبين خلاف ما ينقله المخبر

سمع من رد لا يكون المخبر له عالماً قد حجية السند انما يجعل الحجية للسند في مو

نفس المشرع والمتكلم كلاماً على خلافه، فلو سمع بنفسه من المشرع كلاماً خلاف 

ما ينقله هذا الناقل، فالخبر ليس بحجة، فكأن دليل حجية السند تنزيل للراوي 

مورد لا يصل إليه فلا يعم صورة اطلاع السامع مباشرة على رأيه، منزلة المتكلم في 



..................................................(285)الجزء الرابع عشر   

والدليل القطعي السند في حكم السماع مباشرةفإذا أخبر المخبر بما يخالفه خرج خبره 

 في الظهور والقطعي السند. لظنيعن موضوع الحجية، فلا يصلح للتقديم على ا

بار منزلة السماع لمن وبعبارة أخرى: ان دليل حجية السند مفاده تنزيل الإخ

لم يسمع بالخلاف ومع سماعه لا موضوع للحجية وحيث الآخر قطعياً فحاله حال 

اما لكونه خبراً متواتراً أو آية من  –المعصوم عليه السلام  –من سمع من الشارع 

 الكتاب هذا بيان.

ة حجية الخبر، بأن حجية الخبر الثابت: تقدم في أبحاث السيرة والبيان الثاني

بالسيرة ليست تعبدية، وإنما هي بملاك الطريقية ودرجة الكشف النوعي المحفوظة 

فيه، فإذا انسلخت عنه تلك الدرجة من الكشف بقيام أمارة نوعية معتبرة ومعتد 

 بها عند العقلاء على خلاف ما أخبر به الثقة، سقط خبره عن الاعتبار عندهم.

يضاً، فأن سيرتهم قائمة على وهذا بخلاف حجية الظهور الثابتة بالسيرة أ

العمل بها حتى يعلم بالخلاف، فلا يكفي مجرد قيام سند ظني على خلافه ولو كان 

 معتبراً لاسقاطه عن الحجية.

فإذا تم شيء من هذين البيانين كان ظهور الدليل القطعي حجة ويسقط 

ولي الأ -الدليل الظني على القاعدة، وإن لم يتم شيء منهما رجع الى الاصول 

 المتقدم شرحهما فيما إذا كان مركز التعارض دليل الحجية الواحد. -والثانوي 

واما اذا كان الدليل الظني سنداً ظنياً دلالة، فمركز التعارض أولًا وبالذات 

وإن كان حجية الظهور الا انه يسري الى دليل حجية السند، بناء على ما ذكره 



 (286........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

حجية السند وحجية الظهور فلو قيل  السيد الشهيد )قده( من الارتباطية بين

بالتقدير السابق بتقديم ظهور الدليل القطعي لأحد التقريبين المتقدمين حكم بذلك 

 هناأيضاً.

أي بقطع النظر  –أو بنكتة اللغوية وإن دليل حجية السند مستقلًا عن مدلوله 

جعل فالظهور هنا لا يمكن الأخذ به لمعارضته بظهور آخر، ويكون  -عن مدلوله

الحجية للسند لغواً فيسقط السند عن الحجية وحيث ينتهي دليل حجية السند الى 

ظهور لا يمكن الأخذ به ولا فرق بينه وبين الظهور الآخر لاعمال دليله فيسري 

التعارض الى دليل حجية السند ولو بملاك اللغوية فالتعارض هنا بين السند الظني 

لى الأصل الأولي أو الثانوي كما تقدم فأنها والدلالة الظنية فيتساقطان ويرجع ا

 تشمل الصورتين.

وان قلنا في التقدير السابق بتقديم الدليل الظني في الحجية تمسكاً باطلاق 

ا، إذ المفروض ظنية الدليل اللفظي على حجية الخبر، فلا يمكن اجراء هذا البيان هن

ر والمفروض سقوطه في كون بحاجة الى التمسك بدليل حجية الظهوفيدلالة الخبر 

 موارد التعارض، فيكون دليل حجية السند ساقطاً أيضاً.



..................................................(287)الجزء الرابع عشر   

 موارد مشكوكة التعارض فيها من حيث الاستقرار وعدمه

وقع البحث عند الاصوليين في بعض الموارد التي شك في ان التعارض فيها 

الابتلاء من التعارض المستقر أو من غيره الذي يجمع بينهما عرفاً، وهي موارد يكثر 

 فيها في الفقه.

وبعبارة: أنه وقع النزاع في كون هذه الموارد من صغريات التعارض غير 

 المستقر أو من المستقر، وأهم هذه الحالات:

 -كالعموم –ما إذا وقع التعارض بين دليلين ودلالة أحدهما وضعية  -أ

 .-بمقدمات الحكمة –ودلالة الآخر اطلاقية 

 بين الاطلاق الشمولي والاطلاق البدلي.ما إذا وقع التعارض  -ب

موارد انقلاب النسبة، كما لو تعارض دليلان، وكان لأحدهما مقيد  -جـ

أو مخصص، فيقال: بأن النسبة بينهما تنقلب من التباين الى العموم والخصوص  

فيخصص ذلك المعارض ويخرج المورد عن التعارض المستقر الى غير المستقر، فهل 

 كور صحيح أو لا؟ وموارد تطبيقها.الانقلاب المذ

 اما المورد الأول: تعارض الدلالة الوضعية مع الدلالة الَحكَمية.

والمثال المعروف لهذه الحالة من حالات التعارض، ما إذا تعارض عموم 

وضعي مع اطلاق حكَمي بنحو العموم من وجه من قبيل ما إذا ورد )أكرم كل 

(، هنا يقال: ان بينهما جمعاً عرفياً فهو من عالم( وورد أيضاً )لاتكرم فاسقاً



 (288........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

موارد التعارض غير المستقر وليس من التعارض المستقر، حيث يحكم بتقديم 

 الفاسق فيتقدم العام لمعموم العام على الاطلاق في موارد اجتماعهما وهو العا

، أكرم كل عالم ويقيد به اطلاق المطلق، وانه يجب اكرام كل عالم ولو كان فاسقاً

رد شمول العام لماً حيث يحمل المطلق على غير موأو لا تكرم فاسقاً إلا إذا كان عا

كجمع عرفي بينهما فلا تسري المعارضة الى دليل الحجية أو يحكم باستقرار 

 التعارض في مادة الاجتماع؟

 وللتوضيح يقع البحث في مقامين:

 س واحد.المقام الأول: في الدليلين المتصلين كما لو وردا في مجل

 المقام الثاني: في الدليلين المنفصلين، كما لو ورد كل منهما في مجلس.

: المشهور قالوا بتقديم العموم الوضعي على الاطلاق اما المقام الأول

وردا متصلين ))أكرم كل عالم ولا تكرم الفاسق(( لأن دلالة العام لو الحكمي كما 

لة الاطلاق تكون بمقدمات الحكمة الوضعية فعلية غير متوقفة على شيء فيما دلا

ومنها عدم البيان فهي هنا ليست فعلية فتقدم الأولى لكونها صالحة للبيانية وبالتالي 

 تكون رافعة لموضوع الاطلاق.

اما كون دلالة العام وضعية فلدلالة ألفاظ العموم ومنها ))كل(( حيث تدل 

طلاق فليست وضعية وما على الاستيعاب والشمول لتمام مدلولها، واما دلالة الا

يدل عليه اللفظ هي الطبيعة المهملة )الشاملة للطبيعة المقيدة والمطلقة( ويستفاد 

الاطلاق بمقدمات الحكمة إذ لو كان مقصود المتكلم الطبيعة المقيدة لا المطلقة وإن 



..................................................(289)الجزء الرابع عشر   

كانت هي مع المطلقة كلاهما فيهما زيادة عن مدلول اللفظ وهو الجامع بينهما 

تحتاج لقيد فإذا لم يأت به المتكلم كان مقصوده هي الطبيعة المطلقة وبهذا  فالمقيدة

 يتبين ان الثبوت كالاثبات لا قيد فيه.

وفي محل الكلام هذا البيان لا يتم لكون العام صالحاً للبيانية فيجب اكرام 

 الفاسق، فلا يتم في الاطلاق عدم البيان فلا موضوع للاطلاق.

يتم على مسلك المحقق النائيني )قده( القائل بأن العام  الا ان هذا الكلام لا

يحتاج لاجراء مقدمات الحكمة لاثبات العموم في مدخول الاداة فأن الاداة مثل 

)كل( هل هي موضوعة لاستيعاب ما يراد من مدخولها أو لما وضع المدخول إذ 

البيان المتقدم  على الأول لا بد من اثبات المراد بمقدمات الحكمة، وعلى هذا لا يتم

إذ يصبح كل من العموم والاطلاق متوقفاً على مقدمات الحكمة، فلا يعقل تقديم 

العموم على الاطلاق ويكون حالهما حال المطلقين المتعارضين، وايضاً لا يصح 

 تقديم العام على المطلق حتى على فرض انفصالهما كما هو واضح.

اة بالوضع على ما وضع له لفظ واما على المسلك الصحيح من ان دلالة الاد

المدخول وان الاداة بلا حاجة الى مقدمات الحكمة دالة بنفسها على الاستيعاب 

 والعموم وهو صالح للبيانية فلا تتم المقدمات الحكمية في المطلق.

وهنا لا بد من ملاحظة نكتة، وهي ان من المقدمات المطلوبة عدم البيان، 

البيان الذي هو من المقدمات فأنه يحتمل فيه ثلاث  فماذا يراد من البيان في عدم

 احتمالات:



 (290........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 الأول: بيان القرينة على التقييد.

 الثاني: ما يكون بياناً بالفعل سواءً كان قرينة أم لا.

 الثالث: ما يكون بيانياً في نفسه لو لا الاطلاق.

كذلك فعلى المعنى الأول: أي ما يكون مقيداً وبياناً للتقييد، والعام ليس 

 مومفتكون مقدمات الحكمة تامة فينعقد الاطلاق والعموم بدلالته الوضعية لأن ع

العام وإن كان بياناً في نفسه في مادة التعارض بينهما الا أنه ليس بياناً بنحو التقييد 

 والقرينية.

وبتعبير آخر: ان النسبة بين العام والمطلق هي العموم من وجه، والشرط ان 

قيداً وقرينة وبياناً للتقييد لا ما يكون مبايناً ومعارضاً وهذا العام ينصب ما يكون م

ليس مقيداً، الا اذا قال: لا تكرم الفاسق الا علماؤهم فأنه هنا مقيد، أو إذا كان 

عالماً، اما مجرد اكرام كل عالم فهو ليس مقيداً بل هو بيان لاكرام العالم مخالف 

مية موجودة والعام معارض للمطلق ومجرد لهذا الاطلاق، وبهذا فالمقدمة الحك

ورود العام كانت نسبته مع المطلق العموم من وجه فأنه لا يصلح للتقييد لرفع اليد 

 عن هذه المقدمة.

 مال لا تقدم العام على المطلق.حتوالنتيجة على هذا الا

وعلى الثاني: وهو كفاية مطلق البيان وإن لم يكن بلسان القرينة أو بلسان 

 –فالعام هنا بيان فعلي مخالف لاطلاق المطلق يوجب ارتفاع المقدمة الحكمية آخر، 

وعلى هذا يتم البيان السابق لأن دلالة العام وضعية فعليه فيتقدم  -عدم البيان



..................................................(291)الجزء الرابع عشر   

على المطلق، نعم دلالة العام ليست صالحة للقرينة إذ هي ليست بلسان التقييد، 

هو عدم البيان المطلق، بل المطلوب لوب ولكن هذا المعنى في هذا الاحتمال غير مط

 والعام بيان فلا تتم مقدمات الحكمة فلا موضوع للاطلاق.

وعلى الثالث: وهو ما يكون بياناً في نفسه لولا الاطلاق، ومعنى ليس 

ما وجود الشرط عدم وجود بيان بالفعل بل الشرط عدم وجود بيان بالفعل وعدم 

خر بياناً لولا )لا تكرم الفساق(( كفى في ارتفاع يكون بياناً لولا هذا فلو كان الآ

المقدمات في لا تكرم الفساق، والشرط لا بيان على مستوى القيد ولا بيان على 

مستوى البيان الفعلي ولا بيان على مستوى البيان الشأني، وهذا توسعة في دائرة 

يصلح بياناً الشرط توجب التضييق في تحقق الاطلاق فلا ينعقد الاطلاق لو كان ما 

لو لا هذا المطلق، كما لو اجتمع اطلاقان أو عموم وقلنا بمقالة المحقق النائيني مع 

اطلاق فلا تتم المقدمات في شيء منهما لصدق البيان اللولائي على كل منهما لأن 

كل منهما لولا الآخر لكان بياناً فعدم البيان بكل المرادات الثلاثة غير محفوظ حتى 

 لثانية فلا تتم المقدمات.على الصيغة ا

عند السيد الشهيد )قده( هو الثاني وهو الصحيح، إذ يكفي في  والمختار

ارتفاع هذه المقدمة أن يكون بياناً سواء بلسان القرينة كالشرطية والتقييد أو غيرهما 

أو بلسان آخر لا قرينية فيه ولكنه بيان فعلي، ومع الاتصال فأن الاطلاق يبتلى 

 ينعقد بخلاف العموم فدلالته وضعية تنجيزية، وهي بيان ترفع بالاجمال فلا

 موضوع الدلالة الاطلاقية التعليقية هذا في المتصلين، واما في 



 (292........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

: وهو ما اذا كان الخطابان منفصلين فهل يحكم بتقديم العام على المقام الثاني

 المطلق أو لا؟ وهذا كما لو ورد كل خطاب في مجلس مستقل عن الآخر.

ذهب الشيخ الانصاري )قده( الى تقديم العام بنفس البيان المتقدم في  فقد

المتصلين لكون الدلالة الاطلاقية تعليقية متفرعة على جريان مقدمات الحكمة 

وتمامية هذه المقدمات، ومن جملة المقدمات عدم البيان على الخلاف، والعام 

ا بالوضع والاداة، فتكون يصلح بياناً على الخلاف، وان دلالة العام فعلية لأنه

 فعلية منجزة وهي ترفع موضوع الدلالة التعليقية ويستحيل العكس.

مدعياً ان دلالة الاطلاق أيضاً تنجيزية لأن  وناقش صاحب الكفاية )قده(،

عدم البيان هو عدم البيان في مقام التخاطب لا عدم البيان الى الأبد، فتتم 

دلالة العام فلا وجه لتقديم العام، بل  المقدمات وبها يتم الاطلاق، كما هي

 يتعارضان بنحو التعارض المستقر.

أو قل ان المطلق وإن كانت دلالته تعليقية بخلاف العام إلا أن المعلق عليه إنما 

هو عدم البيان المتصل بالمطلق لا مطلق عدم البيان ولو منفصلًا فمع عدم اتصال 

لى حد دلالة العام فيكون من تعارض دلالتين البيان بالمطلق تنعقد دلالة فعلية له ع

فعليتين ناجزتين بلا مرجح لأحدهما على الاخرى ما لم يفترض ملاك آخر 

 للترجيح وهو محتمل في الطرفين.



..................................................(293)الجزء الرابع عشر   

وجاءت مدرسة المحقق النائيني )قده( لتؤكد صحة الاتجاه الذي سلكه الشيخ 

والمنفصل، بعد اجراء )قده( من توقف المطلق على عدم البيان الاعم من المتصل 

 تعديل عليه.

: ان المسلك القائل بتوقف الاطلاق على عدم البيان الأعم من توضيح ذلك

 البيان المتصل والمنفصل فيه إشكال عويص.

حاصل هذا الاشكال: أنه لو توقف الاطلاق على عدم البيان الأعم من 

شك في ثبوت  المتصل والمنفصل، فأن لازمه عدم إمكان التمسك بالاطلاق كلما

حكم لفرد أو حال مما يشمله الاطلاق، لاحتمال وجود بيان مقيد منفصل لم يصل 

الينا، إذ الشك في ذلك يساوق الشك في ثبوت الاطلاق وعدمه، والتمسك 

 بالاطلاق لابد من تفريعه على احراز أصل الظهور الاطلاقي في الدليل.

 لاف.: يمكن اجراء أصالة عدم القرينة على الخفإن قلت

: إنما تجري فيما كان الظهور في مقام الاثبات يقتضي إفادة معنى قلت

واحتمل ورود قرينة على الخلاف، ومرجع أصالة عدم القرينة الى أصالة الظهور 

لباً، وليس لها ظهور في قبال الظهور الأصلي، ومعناها عدم جواز رفع اليد عن 

 الكشف النوعي للاطلاق لمجرد الاحتمال.

ولت مدرسة المحقق النائيني )قده( علاج هذه الاشكالية فقد صوروا وقد حا

عدم البيان بتصوير تكون دلالة العام رافعة لموضوع المقدمات ولكنها لا تدخل 

المطلق ))بالبيان التالي(( أنها تفترض أن الاطلاق في كل زمان فرع عدم البيان الى 



 (294........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

د مطلق ولم ينصب له قرينة على ذلك الزمان، لا عدم البيان ولو متاخراً، فلو ور

التقييد ينعقد له ظهور فعلي على إرادة الاطلاق، وهذا الظهور يبقى مستمراً ما دام 

لا توجد قرينة على خلافه، فإذا جائت أرتفع هذا الظهور من حينه لمجيء البيان 

الكاشف عن إن المراد الجدي للمولى هو المقيد لا المطلق، وبذلك يتفادى محذور 

جمال عند احتمال القرينة المنفصلة، إذ يمكن احراز الاطلاق لأن الظهور في الا

الخطاب المطلق فعلي مع قطع النظر عن القرينة المنفصلة فيكون مكذباً لاحتمال 

 .(1)وجودها

وبهذا البيان تخلصوا من اجمال المطلق حينما يرد ولا يرد على خلافه لا 

لمقيد فيما بعد بدليل منفصل، فعدم البيان الى مقيد ولا عام وإنما هو مجرد احتمال ا

كل زمان محقق للاطلاق في ذلك الزمان وحينئذٍ لو ورد بيان ولو بالمنفصل انثلم 

الاطلاق بمقداره ولو لم يرد كان الاطلاق تاماً فيتمسك به في موارد احتمال المقيد 

 فيما بعد.

لاق على عدم البيان : إذ لو فرض توقف الاطإلا أنه لا يمكن المساعدة عليه

ا في طلقات وما أمكن التمسك بشيء منهالأعم من المتصل والمنفصل لأجملت الم

موارد احتمال صدور بيان منفصل على التقييد فنفس وضوح عدم سقوطها 

                                                           

  للخوئي 377المصباح ص (1)



..................................................(295)الجزء الرابع عشر   

والتمسك بها عند العرف دليل آخر على ان الماخوذ في مقدمات الاطلاق انما هو 

 صاحب الكفاية )قده(. عدم البيان المتصل لا غير كما عليه

والوجه في ذلك: إن كان المقصود من ارتفاع الظهور الاطلاقي في كل زمان 

بورود البيان المنفصل في ذلك الزمان، هو ارتفاع حجيته باعتبار القرينة والجمع 

العرفي لا ارتفاع ظهوره ودلالته التصديقية على ارادة الاطلاق فهذا صحيح فيما 

فصل صالحاً للقرينيه والجمع العرفي لا في محل الكلام الذي يكون إذا كان البيان المن

المعارض جزءً من مدلول العام، فإذا افترضت صلاحية هذا المقدار للقرينيه والجمع 

العرفي أيضاً، كان لابد من ابراز نكتة على تقديم العام غير مسألة تنجيزية الظهور 

 في العام وتعليقيته في المطلق.

قصود ارتفاع أصل الظهور التصديقي في المطلق بورود البيان ولو وان كان الم

منفصلًا، بحيث يكون مجيء القرينة في كل زمان موجباً لارتفاع هذا الظهور 

كما هو الظاهر في كلمات مدرسة المحقق النائيني  –التصديقي الى ذلك الزمان 

 –تكلم له حالتان فهذا غير معقول، وقد مر في بحث المطلق والمقيد ان الم -)قده(

اما ان يكون ظاهر حاله أنه في مقام البيان لتمام مراده بشخص خطابه المطلق، 

ومعناه أنه بمجرد عدم نصب قرينة على التقييد متصلًا بالخطاب كاف في انعقاد 

 جيء البيان المنفصل.بمظهوره الاطلاقي وفعليته ولا يكون مرفوعاً بعد ذلك 

مقام بيان تمام مراده بمجموع خطاباته كما مثلنا فيما واما ان يكون المتكلم في 

سبق بالمدرس الذي يشرح مطلباً يبينه بعده دروس لا بدرس واحد، وهذا معناه 



 (296........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

عدم انعقاد ظهور اطلاقي لكلامه في الاطلاق اصلًا الا بعد ملاحظة مجموع ما 

اً، وبهذا يعود صدر عنه، لأنه مراده بتمامه لا يمكن ان يبينه دفعة واحدة بل تدريجي

 محذور الاجمال عند احتمال وجود بيان منفصل ولو متاخراً.

ولا توجد حالة وسطى للمتكلم بين الحالتين كي يقال: أننا نفترض ان ظاهر 

حال المتكلم في كل زمان ان يبيّن تمام مراده بلحاظ مجموع ما صدر عنه الى ذلك 

يختلف عن مراده في زمان آخر  الزمان، لأنه يعني أن للمتكلم في كل زمان مراداً

باختلاف ما يصدر عنه، وهذا خلف، ماهو المفروض من ان هناك حكماً واحداً 

عن صدوره من أول  -متى ما جاء –ثابتاً في الواقع يكشف المقيد أو المخصص 

 الأمر.

ولو سلم ان المتكلم له في كل زمان ظهور، فأنها لا تفي بالمقصود لأن الرافع 

لاقي بالنسبة الى كل زمان هل هو وصول البيان والمقيد الى المكلف أو للظهور الاط

 صدوره واقعاً؟

فعلى الأول: فلا معنى له إذ خصوصية الوصول لا دخل لها في تكوّن 

الظهور الاطلاقي لأنه ظهور حال المتكلم وكلماته وهي أمور واقعية كاشفة عن 

دخيلة في تنجيز الحكم فهي  -الوصول وعدمه –مراده، واما العلم والجهل 

 وحجيته.

وعلى الثاني: فالاطلاقات كلها مشكوكة فلا يمكن التمسك بها، إذ لو 

احتملنا ورود بيان منفصل في الزمان الثاني يبتلى المطلق بالاجمال بلحاظ ذلك 



..................................................(297)الجزء الرابع عشر   

الزمان لأنه على تقدير صدور البيان واقعاً يكون الاطلاق مرفوعاً في هذا الزمان 

بأصالة عدم القرينة لأنه فرع وجود كاشف فعلي في ذلك  ولا يمكن التمسك

 الزمان.

نعم يمكن التمسك باستصحاب بقاء الظهور الاطلاقي المنعقد في الزمان 

الأول لو فرض عدم احتمال وجود البيان من أول الأمر، ولكنه اثبات لنتيجة 

 .الاطلاق بالاصل العملي لا الاطلاق اللفظي الذي هو الغرض من الاطلاق

فالصحيح ما عليه الخرساني )قده( من ان الاطلاق الثابت بالمقدمات يكون 

عدم البيان المتصل من مقدماته، فينعقد له ظهور في الاطلاق ويتم بنفس فراغ 

 المتكلم من كلامه المطلق إذا لم ينصب قرينة على التقييد.

يم تقتضي تقد ةومع ذلك أنه يمكن ان يقال بدعوى وجود نكتة أخرى نوعي

العام على المطلق في موارد التعارض بملاك الاظهرية التي هي من كبريات الجمع 

 العرفي وقد تقدم كونها أحد أقسام التعارض غير المستقر.

توضيح ذلك: ان المتكلم له ظهوران حاليان كاشفان عن الإرادة الجدية، 

وإلا كان  أحدهما الظهور السلبي وإن ما سكت عنه من القيود ليس مراداً واقعاً

عليه ذكره لأن شخص هذا الكلام هو بيان تمام مراده فينعقد اطلاق لسكوته، وان 

ظهور حال المتكلم ان ما سكت عنه ليس مراداً واقعاً فليس هناك شيء قد قصده 

ولم يقله، وهذا هو الاساس للظهورات الاطلاقية في المطلقات وتسمى دلالته 

 سكوتية.



 (298........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الايجابي في ان ماذكره في مرحلة الاثبات ثابت في والظهور الآخر هو الظهور 

مرحلة الثبوت أيضاً، فليس هناك شيء قد قاله ولم يقصده وإن ما ذكره باللفظ 

يريده لا ما سكت عنه، فهنا ذكر شمول الحكم للفاسق باستعماله إداة كل على 

ق الطبيعة، فقد ذكر ما دل على استيعاب الحكم لكل افراد الطبيعة حتى الفاس

 منهم وهذا هو اساس الظهورات التقييدية في المقيدات.

والظهور الأول من هذين الظهورين الحاليين التصديقيين أضعف من الثاني، 

بشهادة تقديم المقيد على المطلق، فإذا كان الأمر كذلك، صح أن يقال بتقديم 

الذكري  العام على المطلق في موارد التعارض باعتبار ان دلالة العام من الظهور

الايجابي ودلالة الثاني من الظهور السلبي، وقد افترضنا إن الظهور الايجابي أقوى 

عند العرف من الظهور السلبي وأظهر منه، فأن المتكلم إذا ذكر شيئاً لا يريده فأن 

في كلامه مخالفة للأوضاع العرفية أكثر مما يريد شيئاً وسكت عنه فأنه وان كان في 

ها أقل من الأولى، فيكون الظهور العمومي لا محالة ظهور حالي كلامه مخالفة ولكن

بنكتة أقوى وأصرح في الإرادة باعتبار ان المخالفة فيها عناية أكثر من عدم الإرادة 

للإطلاق في المطلق، فيكون العموم اظهر فيقدم على الظاهر أو الأقوى على 

هذه النكتة، ولكن الأضعف، حملًا للظاهر على الاظهر وبذلك يقدم العموم ب

هذه النكتة صحيحة في الجملة وليست دائماً هي كذلك إذ قد يفرض في مورد ان 

السكوت أقوى ظهوراً أو مساوياً للظهور الذكري الايجابي لخصوصية في المسكوت 

عنه )القيد( تجعله أقوى على نفي القيد المحتمل فلا يتقدم العام عليه مع كون 



..................................................(299)الجزء الرابع عشر   

ول العام له، فمثلًا لو قيل هل تجب الصيغة في البيع، ظهوره في نفيه أقوى من شم

فقول الشارع ))أحل الله البيع(( فيه دلالة سكوتية من حيث أنه يبيّن المطلق وهو 

يشمل البيع غير المقرون بالصيغة أي البيع المعاطاتي، فحكم الشارع بحلية مطلق 

ن المولى ناظر الى نفي وهذا يعطيه قوة ا –الصيغة  –البيع مع إن السؤال عن القيد 

هذا القيد الذي يحتمل دخله في موضوع الحكم، وهذه الدلالة أقوى من الظهور في 

 العموم.

وكذا حينما يقال: أكرم العالم الفاسق في عموم أكرم كل عالم وجواب 

الامام لا تكرم الفاسق، فهو قد ذكر المطلق ولم يقل لا تكرم العالم الفاسق، وان 

اكرام الفاسق من غير تقييد غير العالم لأن السؤال وقع عن هذا الحكم هو حرمة 

القيد، وسكوته عنه فيه دلالة أقوى، إن هذا القيد الذي يحتمل السائل دخله، وإن 

الحرمة في غير العالم الفاسق والإمام قال: لا تكرم الفاسق، ودلالته على نفي 

، وبهذا لا تكون الدلالة الحكم مطلقاً أقوى من دلالة العموم في إكرام كل عالم

الوضعية دائماً أقوى من الدلالة السكوتية، ولا بد من ملاحظة خصوصية في 

السؤال أو في الجواب تجعل الدلالة السكوتية على نفي ما يحتمل دخله أقوى من 

 الوضعية الذكرية.

 

 



 (300........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 المورد الثاني: تعارض الاطلاق الشمولي والبدلي

كم المستفاد من العام أو المطلق لتمام أفراده والمراد بالشمولية: شمول الح

حيث يشمل كل فرد فرد، وكل فرد موضوع مستقل كما في العموم الاستغراقي، 

أو يكون كل فرد جزءً من الموضوع كما في العموم المجموعي، فأنها أيضاً شمولية 

 لا بدلية.

أو ذاك  والمراد بالبدلية: حكم واحد على فرد واحد من الطبيعة بدل عن هذا

.. كما في اعتق رقبة فهو مطلق وبدلي بخلاف أكرم العالم فأنه حكم ينحل الى 

 أكرام كل ما يصدق عليه عالم.

وكلاهما تتصوران في العام والمطلق فاكرم عالماً، التنوين فيه يدل على 

الوحدة، فيراد أكرام عالم واحد من طبيعي العلماء يدور دوراناً بدلياً بين أفرادها 

لم يقيد بأي قيد، فالدلالة هنا اطلاقية وليست باللفظ كما لو قال: أكرم أي  حيث

عالم فيدل على التعميم لأي عالم، فالبدلية شكل من اشكال التعميم كالشمولية 

مع فارق أن التعميم في العموم أحكامٌ متعددة بعدد الأفراد حيث ينحل الحكم إليها 

ل يدور بين المصاديق، وكل من الاطلاق فيما التعميم البدلي حكم واحد لا ينح

 والعموم شمولياً كان أو بدلياً قد يكون بالمقدمات الحكمية أو باللفظ.

فلو وقع تعارض بين اطلاقين شمولي وبدلي، كما لو قال لا تكرم الفاسق 

الحرمة  رضان في الفاسق العالم من حيثواكرم عالماً )أي عالم( حيث يتعا

جتزاء وعدمه، إذ الحرام لا يكون امتثالًا للواجب فلا والوجوب أو من حيث الا



..................................................(301)الجزء الرابع عشر   

اكرم العالم الفاسق، فهل يجتزئ به لأنه امتثال لاكرام العالم قال يجتزئ به كما لو 

أو لا لكونه حراماً بمقتضى لا تكرم فاسقاً ولهذا فأن أحدهما لا بد من تقييده فأما 

الم غير الفاسق، ومع اطلاقهما ان يقيد الحرمة بغير العالم، أو يقيد الوجوب بالع

 فأيهما يقدم؟

وقع النزاع بين الشيخ الانصاري )قده( والاخوند )قده( فقد نسب الى الشيخ 

تقديم المطلق الشمولي وخالفه المحقق الخرساني )قده( مدعياً ان كلاهما بالاطلاق 

ن البدلية وقد تقتضي غيرهما فأولا ومقدمات الحكمة التي لا تقتضي الشمولية 

 المثبت لهما دال آخر غير الدال على الاطلاق فلا موجب للتقديم.

وقد حاول المحقق النائيني )قده( الانتصار للشيخ الانصاري )قده( وقد قرب 

ما اختاره الشيخ بوجوه أوجهها: ان الأمر يدور بين تقييد أحد الاطلاقين، اما 

يدور بينهما، وعليه فأن  تقييد المطلق الشمولي واما تقييد المطلق البدلي فالأمر

تقييد الاطلاق الشمولي معناه رفع اليد عن جزء من مدلول الخطاب لأن المطلق 

الشمولي منحل بحسب الحقيقة الى دلالات عديدة بعدد افراد الطبيعة، فتقديم 

المطلق البدلي عليه يستلزم رفع اليد عن بعض هذه الدلالات، وهي دلالات على 

اسق حيث قيد الاطلاق الشمولي )لا تكرم الفاسق( بالعالم، عدم اكرام العالم الف

وهذا بخلاف العكس فإن مدلول المطلق البدلي انما هو حكم واحد متعلق بصرف 

وجود الطبيعة وهو محفوظ حتى ولو خرج بعض الأفراد عنه لأن صرف الوجود لا 

 يقتضي ملاحظة كل فرد واثبات الحكم له.



 (302........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

البدلي على فرد آخر خارج مورد الاجتماع مع  أو قل أنه يمكن تطبيق المطلق

المعارض الاطلاق الشمولي، فلم ترفع اليد عن هذا الحكم الواحد غايته انا قيدناه 

 بغير الفاسق.

 من قبل المحقق الخوئي )قده( من جهتين: وقد نوقش هذا البيان

أولاهما: ان هذا استحسان مالم يرجع الى أحد كبريات الجمع العرفي من 

قييد والتخصيص والاظهرية، ومجرد كون الاطلاق في أحد الدليلين شمولياً الت

انحلالياً وفي الآخر بدلياً لا يتضمن قرينيه الشمولي ولا اظهريته بعد ان كان كل 

 منهما بالاطلاق ومقدمات الحكمة.

: لأنه لم يظهر من كلام المحقق النائيني )قده( انكار وهذه المناقشة غير تامة

قديم بالقرينيه والجمع العرفي، والظاهر من كلامه أنه يحاول تقديم المطلق كبرى الت

 الشمولي على البدلي باعتباره واجداً لأحد ملاكات القرينيه على ما سوف يأتي.

ثانيهما: ان المطلق البدلي كالمطلق الشمولي من حيث أنه ينحل على افراد 

إن كان بدلياً ومتعلقاً بصرف الطبيعة، فأن الوجوب المستفاد من أكرم عالماً و

 –الطبيعة الا ان لازمه الترخيص في تطبيق هذا الواجب على كل فرد من أفرادها 

وتقييد المطلق البدلي يلزم منه رفع اليد عن ترخيصات عديدة لا   -طبيعة الفقير

محالة، فتقييد كل واحد منهما مستلزم للتصرف في جزء مدلول الآخر ومعه لا 

 ا على الآخر، ويمكن دفعها:ترجيح لاحدهم



..................................................(303)الجزء الرابع عشر   

)بتوضيح(: ان الشارع حينما يجعل حكماً على الطبيعة الصرفة بلا قيد 

فتحقق هذه الطبيعة هو تطبيقها عقلًا على اي فرد من افرادها، فأي فرد يأتي به 

المكلف يكون ممتثلًا للتكليف، بمعنى أنه يجتزي به، وسقوط الحكم به وهذا ليس 

من قبل الشارع بل هو حكم وضعي ينتزعه العقل من الحكم  حكماً شرعياً مجعولًا

الشرعي المجعول، فهذا الترخيص بتطبيق الامتثال على أي فرد من أفراد الطبيعة 

الصرفة، وضعي وأيضاً هو عقلي وحاله حال الجزئية والشرطية والصحة والفساد 

 التي هي أحكام وضعية منشأها الاحكام الشرعية المجعولة.

خيص بتطبيق الطبيعة والاجتزاء بأي فرد هو مفاد عقلي وليس إذن التر

بشرعي وهذا بخلاف الشمولية في دليل المطلق الشمولي فأن دلالته عرفية لفظية 

ومدعيّ التقديم إنما يقول بالتقديم فيما يكون المدلول الشمولي والبدلي مدلولًا 

 ا الايراد غير وارد.عرفياً فيهما معاً لا أن أحدهما عرفي والآخر عقلي، فهذ

: أن يقال: بأن الشمولية والبدلية ليستا من شؤون الاطلاق والتحقيق

المستفاد من مقدمات الحكمة التي لا يقتضي الا مطلباً واحداً دائماً في جميع 

 -وهو الطبيعة –المقدمات، وهو إن ما اخذ موضوعاً للحكم في مقام الاثبات 

شمولية والبدلية أي كون الحكم بنحو صرف تمام موضوع الحكم ثبوتاً وإما ال

الوجود أو مطلق الوجود فيستفاد من دال آخر وبنكتة أخرى عقلية أو لفظية على 

ما مر في ابحاث الأوامر مفصلًا، فالشمولية والبدلية لا تدخل في دائرة التعارض بين 

لية، الاطلاقين ليقال ان في البدلي حكم واحد وفي الشمولي أحكام متعددة انحلا



 (304........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وإنما التعارض بين اطلاقي الدليلين، بمعنى أنه حينما أخذت الطبيعة موضوعاً 

للحكم، سواء أكانت شمولية أو بدلية المفادان بدال آخر غير الدال على الاطلاق 

والمعارضة بين المطلقين ليست بلحاظ الشمولية والبدلية  -وهو مقدمات الحكمة –

وبين الاطلاق من طرف آخر، والشمولية لا  بينهما وانما بين الاطلاق من طرف

تدخل طرفاً مع اطلاقها في المعارضة باعتبار  صراحة الدال على الشمولية بحيث لا 

يحتمل عرفاً التصرف فيها فسوف يكون التعارض بين الدال على الاطلاق في كل 

 منهما فلا موجب لتقديم أحدهما على الآخر.

 م المطلق الشمولي.ويمكن تقديم بعض التقريبات لتقدي

: مع ضم الشمولية للاطلاق يستفاد أحكام عديدة وهي التقريب الأول

احكام شرعية انحلالية، كل منها مستقل عن الآخر، بمعنى له طاعة وعصيان 

خاص به، فيما ضم البدلية الى الاطلاق لا يستفاد الا حكم واحد شرعي واما 

ة من امكان تطبيق الحكم المتعلق الترخيصات العديدة فهي احكام وضعية انتزاعي

بالطبيعة الصرفة على كل فرد من افرادها فهي ترخيصات في تطبيق ذلك الحكم 

الواحد على أي فرد من افراد الطبيعة الذي يختاره المكلف، وهنا يدّعى ان العرف 

يرى ان تقييد المطلق البدلي أقل مؤونة من تقييد المطلق الشمولي لأن في الأخير رفع 

يد عن دلالات عديدة وإن كان رفعها بدال واحد وهو الدال على البدلية، ال

ولكنها مدلولات عديدة، بمعنى انه في الشمولي يبين ما يكون احكاماً عديدة بدال 

واحد، ومع بيانها وعدم ارادتها فهي أكثر مخالفة ومؤونة باعتبار ما يدعى من 



..................................................(305)الجزء الرابع عشر   

ة المتكلم لتمام مدلول خطابه اثباتاً التعهد العقلائي أو الغلبة الخارجية على اراد

 -الذي هو ملاك الظهور الاطلاقي في المطلق الشمولي -وعدم ارادة خلافه 

أقوى وآكد منهما في المطلق البدلي، لأن الاهتمام النوعي ببيان أصل الحكم برأسه 

بل شخص هذه النكتة ده وتطبيقاته سعة وضيقاً، فإذا قَأشد من الاهتمام ببيان حدو

نها عرفية فتتحقق صغرى كبرى أقوائية الظهور وأنه مع الاطلاق الشمولي وا

وظهوره الحالي هنا أقوى من البدلي وبهذا يندرج في باب تقديم أقوى الظهورين 

على اضعفهما التي تقدم أنه أحد أقسام التعارض غير المستقر والجمع العرفي، 

 مه السابق.ولعل هذا التقريب هو مقصود النائيني )قده( من كلا

 وهذا الوجه يمكن ان يلاحظ عليه

أولًا: ان احتمال خطأ الانسان في بيان أصل الحكم أضعف من احتمال 

خطأه في بيان سعته أو انه لا يريد أصل الحكم احتمالًا هو أضعف من احتمال عدم 

ارادته لسعته، وهو ما اعتمد عليه هذا البيان غير واضح عند العرف فأنه لا يلتفت 

 مثل هذه التدقيقات الأصولية، فهذه مجرد دعوى عهدتها على مدعيها. الى

ثانياً: ان القول بأن غاية ما يلزم من تقديم الاطلاق الشمولي بأن المتكلم لا 

يريد السعة الثابتة في الدليل البدلي بينما لو قدم الدليل البدلي فلازمه أن المتكلم لا 

بعض أفراد الفاسق في دليل لا تكرم الفاسق، يريد أصل الحكم بالحرمة بالنسبة الى 

 غير واضح.



 (306........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

إذ يقال: بأن السعة في المطلق البدلي غير ملحوظة لأن السعة تعني السعة في 

دائرة الحكم لا السعة في تطبيق الحكم لما ذكر بأنها حكم وضعي عقلي انتزاعي كما 

يستبعد العرف أورد على الخوئي فيما السعة في دائرة الحكم، هي حكم شرعي لا 

عدم ارادتها في خطابات الشارع المقدس، ولذا لابد من بذل الجهد في البحث عن 

المقيد أو المخصص وليس ذلك الا لارتكازية التعارف عند العرف ان الشارع غالباً 

 .من هذا القبيل لا يريد السعة

ولعل القول بتقديم المطلق البدلي على المطلق الشمولي هو الاولى وفق 

 بيان المتقدم آنفاً.ال

وثالثاً: بعد ان كان مركز التعارض هو مقتضى الاطلاق في كل منهما وان 

مفاد كل منهما نفي القيد، وعلى هذا لا تدخل كل من البدلية والشمولية في 

 التعارض، والبيان الأول قد بنى التقديم على هذا الضم.

 فهذا البيان الاول غير تام.

بيق كبرى حققت في مبحث اجتماع الأمر والنهي : أنه تطالتقريب الثاني

وهي تقديم دليل الالزام على دليل الترخيص، وفي المقام فأن المطلق البدلي 

يستبطن الترخيص في تطبيق الحكم على أي فرد من أفراد الطبيعة، وبالتالي يعامل 

 معاملة دليل الترخيص.

ل نفي المعارضة بين دليل ولكن الكبرى لا يمكن تطبيقها في المقام، لأنها تحاو

الالزام والدليل الترخيصي بدعوى: أنه لا يستفاد من الدليل الترخيصي عرفاً أكثر 



..................................................(307)الجزء الرابع عشر   

من اثبات الترخيص لعدم المقتضي في ذلك العنوان الترخيصي للإلزام فلا ينافي 

ثبوت حكم الزامي بلحاظ عنوان آخر منطبق عليه إذا لم يكن ملازماً معه، ففي 

اء النجس يحرم شربه وهو لا ينافي اطلاق يجوز شرب الماء لأن دليل مثل القول: الم

جوازه واباحته لا اقتضائية ليس له مقتضي للحرمة بعنوان شرب الماء وهو لا ينافي 

ثبوت مقتضي الحرمة بعنوان آخر كالغصب أو النجاسة ويبقى عنوان الاباحة على 

ئية، فهذه نكتة من نكات الجمع بين اباحته اللااقتضائية لا الاباحة الفعلية الاقتضا

الادلة الترخيصية والادلة الالزامية إذا كانت النسبة بينهما هي العموم من وجه 

وتحل المعارضة  -من باب عدم المقتضي –وذلك بحمل الاباحة على اللاقتضائية 

بالاخذ بدليل الالزام ولا ينافي الترخيص، وفي المقام يقدم المطلق الشمولي إذ هو 

 لزامي وهو خطاب لا تكرم الفاسق على المطلق البدلي )أكرم عالماً(.ا

: أنه يتعامل مع المطلق البدلي بلحاظ دلالته على احكام ترخيصية ويرد عليه

والمفروض دلالة دليل المطلق البدلي على الحكم الالزامي وكما ان المفروض عدم 

إذ لولا ذلك  -الفاسق العالم –اجتماعه مع الحكم الشمولي في مادة الاجتماع 

لم يكن بينهما تعارض أصلًا، ولما احتيج الى تقديم أحدهما على الآخر، ومجرد 

ان الحكم البدلي يستلزم ترخيصات شمولية لا ينفع في دفع المعارضة، فأن مضمون 

خطاب أكرم عالماً هو ثبوت الوجوب لاكرام العالم بلا دخل لقيد العدالة وهو 

لأكرام الفاسق حتى لو كان عالماً فثبوت كل واحد من  يتنافى وثبوت الحرمة

الحكمين بنحو مطلق غير ممكن فأن وجوب أكرام عالم ما الذي هو مطلق وغير 



 (308........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مقيد بالعدالة يتنافى وحرمة اكرام الفاسق الذي هو مطلق وغير مقيد بأن لا يكون 

 عالماً.

يفهم ان العرف  -كمصادرة اضافية على تلك الكبرى –نعم، لو أدعي 

من الاطلاق البدلي الذي مرجعه الى الترخيص في تطبيق الواجب على اي فرد شاء 

المكلف من الطبيعة عدم المقتضي لتقييده، قُدّم المطلق الشمولي عليه باعتباره 

مقتضياً للتقييد، ولعل هذا هو مقصود النائيني )قده( مما ينقل عنه من ان اطلاق 

انع من تطبيق الطبيعه على أي فرد والاطلاق المطلق البدلي متوقف على عدم الم

 الشمولي مانع.

الا ان هذه المصادرة غير معقولة والا لجاءت في كل متعارضين سواء المعارضة 

بين العام والخاص أو بين العامين من وجه أو بين المتباينين تبايناً كلياً أيضاً، وهذا ما 

هما عن كونه معارضاً للآخر وهو لا يلتزم به لأن هذه المصادرة تعني اخراج أحد

 .(1)خلاف الفرض

: بأن فهم العرف لعدم تقييد المطلق البدلي من حيث الافراد وقد يجاب عنها

إذ لا موضوع له واما التقييد بلحاظ الاحوال فقد لا يلتفت اليه، فيكون الدوران 

كما تقدم بين تقييد احوالي لاحدهما وبين تقييد أفرادي للآخر، وارتكازية الاخير 

 في نقد الوجه الأول، يعطي الاولوية للأول فيقدم على الثاني.

                                                           

  ، مع اضافة مها366ص 4( ج3ذلرها الايرواني في شرح احللقة ) (1)



..................................................(309)الجزء الرابع عشر   

نطبق مبنى المحقق النائيني )قده( الذي ذكره في بحث  التقريب الثالث:

الواجب الموسع من اقتضاء الأمر اختصاص متعلقه بالحجية المقدورة عقلًا وشرعاً 

نى لها الا في الحصة المقدورة بمقتضى ظهور الأمر في الباعثية والمحركية التي لا مع

 عقلًا، والمحرم الشرعي كالممتنع العقلي.

فأنه بناء عليه يقال: أنه إذا ورد )أكرم عالماً ويحرم اكرام الفاسق( قدم دليل 

فيحكم بحرمة  –الوجوب  –المطلق الشمولي على دليل الحكم البدلي  –الحرمة 

ت حكما تعيينياً لكل فرد من افراد اكرام العالم الفاسق، لأن الاطلاق الشمولي يثب

الطبيعة، فيكون بشموله للعالم الفاسق مستوجباً لأن يكون اكرامه غير مقدور 

 عليه شرعاً، فيكون رافعاً لموضوع الأمر البدلي.

 : أولًا: عدم تمامية المبنى في نفسه.وأورد عليه

ى ما بدعوى امكان تعلق التكليف بالجامع بين المقدور وغير المقدور عل

اختاره بعض المحققين كالكركي والخوئي والشهيد الصدر الأول حيث قالوا بامكان 

تعلقه بالجامع حيث ان متعلق التكليف وإن كان من اللازم أن يكون مقدوراً الا ان 

بعض افراد الجامع ما دام مقدوراً فنفس الجامع يصير مقدوراً ويمكن توجيه 

ن المولى ان يقول لعبده يجب عليك المكث في التكليف اليه وقد مثل له أنه بامكا

 الجامع أو الطيران في السماء.

إذ لا معنى لتعلق التكليف بالجامع من حيث لا أثر لذلك في  ولكنه غير تام

 الأدلة المتوفرة بين ايدينا، وانه مجرد اختراع من قبل الاصوليين هذا أولًا.



 (310........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بين المقدور وغير المقدور مع ان وثانياً: أنه أي معنى بتعليق التكليف بالجامع 

متعلقه ان يكون مقدوراً للمكلف إذ لا يبقى معنى لشموله لغير المقدور، فهذا 

 الدفع غير تام.

نعم ما أورده ثانياً: من اختصاصه بما اذا كان المطلق الشمولي متضمناً لحكم 

 بدلي.الزامي فلا يتم في جميع موارد التعارض بين المطلق الشمولي والمطلق ال

الا انه يمكن تصحيحه: بأن يقال: بأنه ما دام المطلق الشمولي يثبت حكماً 

تعيينياً على كل فرد من افراد الطبيعة، فيما المطلق البدلي لا يتعين الحكم في فرد إذ 

كل فرد يمكن ان لا يكون الحكم متعيناً فيه بل في غيره، فيقدم المطلق الشمولي 

 د الاجتماع.لأظهريته وأقوائيته في مور



..................................................(311)الجزء الرابع عشر   



 (312........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 المورد الثالث: انقلاب النسبة

والمقصود بانقلاب النسبة ما إذا ورد مخصص لأحد العامين المتعارضين بنحو 

لو لوحظ المتعارضان بعد اعماله انقلبت النسبة بينهما من التعارض المستقر الى 

م من التعارض غير المستقر، بمعنى ان النسبة كانت بينهما بنحو التباين أو العمو

وجه فتنقلب بعد التخصيص الى العموم والخصوص مطلقاً، وفحوى النظرية ان 

النسبة تلحظ بالقياس الى مدلوليهما مع قطع النظر عما يرد على كل واحد من 

القرائن المنفصلة أو انها تلحظ بعد اعمال تلك القرائن، وبعبارة هل تلحظ النسبة 

 جة.بين الظهورين أو بين الظهورين بما هما ح

 والبحث في نظرية انقلاب النسبة في ثلاث جهات:

وإن النسبة بين المتعارضين هل تنقلب  الجهة الأولى: في تحقيق حال النظرية

 بعد ورود القرينة المنفصلة أو لا؟

لو ورد عامان الأول: يجب اكرام العلماء والثاني يقول: لا يجب اكرام 

فرض ورود دليل مخصص أخص من العلماء والنسبة بينهما هي التباين، وإذا 

الدليل الأول كما لو قال: لا يجب أكرام العلماء الفساق، فهذا الدليل يخصص 

الدليل الأول جزماً وبعد التخصيص يصبح مفاده أكرم خصوص العلماء العدول 

شكال فيه، وإنما الاشكال في ان النسبة بين الدليلين الأوليين هل تلحظ لا اوهذا 

ام الاول بالثالث أو تلحظ قبل تخصيصه بذلك والنسبة قبل بعد التخصيص الع



..................................................(313)الجزء الرابع عشر   

التخصيص بالدليل الثالث هي التباين وبعد التخصيص هي العموم والخصوص 

 المطلق كما هو واضح.

والسؤال: هو ان النسبة التي يراد الحصول عليها بين الدليلين تلحظ بين 

بالمقدار الذي يكون حجة ظهوري الدليلين بما هما ظهوران أو تلحظ بين ظهوريهما 

فيه، فمن ذهب الى الأول فأن نظره الى الظهورين بما هو ظهوران فقد راعى النسبة 

قبل الانقلاب ومن ذهب الى الثاني فأن نظره الى الظهورين الحجة وقد راعى النسبة 

بعد انقلابها ففي المسألة قولان؟ والثمرة تظهر في مجال فتوى الفقيه، فأنه لو كان 

ار على النسبة بعد الانقلاب فاللازم هو الحكم بعدم وجوب اكرام العالم المد

 الفاسق ووجوب أكرام العالم العادل.

اما عدم وجوب اكرام العالم الفاسق فبالتمسك بالدليل الثالث الذي لا 

 يعارضه شيء.

واما وجوب اكرام العالم العادل فبالدليل الأول إذ بعد تخصيصه بالثالث 

هكذا: يجب أكرام العالم العادل، وهذا المضمون يخصص الدليل يصبح مفاده 

الثاني القائل: لا يجب أكرام العلماء فتصبح النتيجة أن الدليل الثاني بعد تخصيصه 

بالاول، لا يجب اكرام العلماء الفساق مع ملاحظة النسبة بعد الانقلاب واما لو 

رام العالم الفاسق وعدم وجود اك ملوحظت قبل الانقلاب فاللازم هو الحكم بعد

وجوب اكرام العالم العادل، اما عدم وجوب اكرام العالم الفاسق فبالدليل الثالث 

الذي لا معارض له، واما عدم وجوب اكرام العالم العادل فلأن الدليل الأول وإن 



 (314........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

دل على وجوب أكرامه ولكنه معارض بالدليل الثاني ومع المعارضة، والتساقط 

 مقتضى الأصل العملي وهو البراءة عن الحرمة أو وجوب أكرامه.يرجع الى ما هو 

ولابد من ملاحظة: أنه لو كان الدليل الثالث المخصص للأول متصلًا فأنه 

 لا ينعقد للدليل الأول ظهور في العموم أبداً فلا تأتي مسألة الانقلاب.

)قده( قد المشهور بين الأصوليين عدم الانقلاب الا ان مدرسة المحقق النائيني 

فرعت صحت هذه النظرية على النتائج الحاصلة في بحث التخصيص والتقييد 

 ومصادراته، وبيانات هذه المدرسة يمكن ارجاعها الى أحد بيانين:

 : وهو مركب من مقدمتين:البيان الأول

المقدمة الأولى: أن المعارضة بين الدليلين لا تتحقق بين ظهوريهما بما هما 

وريهما اللذين يكونان حجة، فأن المعارضة لا تتحقق إلا بين ظهوران بل بين ظه

الحجتين ولا معنى لتحققهما بين الحجة وبين اللاحجة، فما لا يكون حجة لا 

يعارض ما هو حجة، وفي مقام التعارض بين عامين وورد مخصص لأحدهما، 

وليفرض الأول، فهذا الدليل لا يكون حجة في عمومه بل هو حجة في خصوص 

بقي تحت العام بعد التخصيص، كما لو كان الخاص لا تكرم العلماء الفساق ما 

والحجة لهذا العموم بعد التخصيص  -العام الأول –حيث خصص أكرم العلماء 

في خصوص العلماء العدول، وبين ظهور الدليل الثاني الذي هو حجة لعدم 

هو لا تكرم المعارض له، والنسبة هي العموم والخصوص المطلق، حيث الثاني 

الفساق، ولا معنى لتحقق المعارضة بين الدليل الأول الظاهر في العدول والفساق 



..................................................(315)الجزء الرابع عشر   

من العلماء وبين الدليل الثاني، لأن الأول ليس بحجة في العموم ومنه ظهرت 

 المقدمة الثانية وهي:

المقدمة الثانية: إن كبرى القرينة والجمع العرفي بين العام والخاص على ما 

 يث عنها تقتضي قرينة  كل حجة أخص على الحجة الأعم.تقدم الحد

والمقدمة الأولى تامة ولا خلاف مع مدرسة المحقق النائيني )قده( والاختلاف 

معها في المقدمة الثانية والتي هي من نتائج نظرية التخصيص وذلك ان مجرد الفراغ 

اولته هذه عن نظرية التخصيص والجمع العرفي بين العام والخاص لا يثبت ما ح

المدرسة هنا من تقديم كل حجة أخص على حجة اعم، إذ لابد من التمييز بين 

مسألتين: مسألة المعارضة بين الظهورين الأوليين، ومسألة قرينيه الأول على 

تخصيص الثاني، والمعارضة وإن كانت لا تتحقق بين الظهورين الا بمقدار ما كان 

الثاني من المحتمل أن لا تدور مدار حجة إلا أن قرينيه الأول على تخصيص 

الظهورين الحجة، وإنما تدور بين الظهورين بما هما ظهوران بمعنى ان الظهور 

الناشئة من  تهلأحدهما الخاص في نفسه صالح لتخصيص الثاني ولا تكفي أخصي

تخصيصه بالمخصص المنفصل وخروج الفساق منه، وهذا الاحتمال وجيه بل هو 

العرفية، ومدرسة المحقق النائيني )قده( لم تقم برهان في مبحث  المطابق للمرتكزات

الخاص والعام على ان تقديمه على العام من باب الظهور الحجة، فكيف صح 

 تفريع هذه المسألة على تلك، بل لا بد من تحقيق ذلك في هذا المقام.



 (316........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

 والوجه في ذلك: ان العرف حينما يقدم الخاص على العام لا يقدمه الا من

باب أظهريته في الشمول لمورده مع العام، ومن الواضح ان مجرد خروج الفساق من 

الدليل الأول بسبب الدليل الثالث لا يصيّر ظهور الدليل الأول في العدول أقوى 

من ظهور الدليل الثاني في العدول ليقدم عليه وإنما يكون ظهوره في العدول أقوى 

دول كما لو قال من الأول أكرم العلماء لو فرض وروده من الأول في خصوص الع

العدول، وهذا خلاف الفرض لأن الدليل الأول ورد عاماً من البداية بما يشمل 

العدول والفساق وأخرج منه بعد ذلك بسبب الدليل الثالث الفساق، وذلك لا 

يوجب أقوائية ظهوره في العدول من ظهور الدليل الثاني في العدول ليصير مخصصاً 

 له.

ك ان تقول: أن ظهور العام الأول في العدول يبقى على قوة ظهوره بعد ول

اخراج الفساق منه بالدليل الثالث، وان هذا الاخراج لا يوجب اقوائية ظهور العام 

في ما بقي منه بعد التخصيص وهو العدول لانعقاد ظهوره من الأول في العدول 

هوره الأول في العدول أقوى والفساق، ومجرد خروج الفساق بدليل آخر لا يجعل ظ

 من ظهور الدليل الثاني في العدول ليتقدم عليه.

 البيان الثاني: وهو من مقدمتين أيضاً:

الأولى: أن كل كلام يصدر من المولى فأن له ثلاثة ظهورات الظهور 

التصوري، والظهور التصديقي الاستعمالي، والظهور التصديقي الجدي وقد تقدم 

واء اكان متصلًا أم منفصلًا يرفع الظهور الثالث لا محالة حيث بيانها، والمخصص س



..................................................(317)الجزء الرابع عشر   

يكشف عن عدم إرادة العموم جداً، وإنما يختلف المخصص المتصل في ارتفاع 

الظهور الثاني بل الأول احياناً، كما لو ورد ))أكرم الفقيه العادل(( فأن الدلالة 

دل لا على مطلق الفقيه التصورية تنعقد ابتداءً على الخاص أي خصوص الفقيه العا

 أولًا ثم تخصص بالعادل.

الثانية: أن كل دليل يكشف عن المراد الجدي ويكون بحسب ظهوره الكاشف 

 أخص مطلقاً من الدليل الآخر يتقدم عليه بالتخصيص.

وعلى اساس هاتين المقدمتين تكون النظرية واضحة الصحة، فأنه إذا ورد 

ظهوره التصديقي الجدي وأصبح المراد منه التخصيص على أحد المتعارضين أرتفع 

فينقلب أخص مطلقاً بحسب  -بحكم المقدمة الأولى –ما عدا مقدار التخصيص 

 -بحكم المقدمة الثانية –فيتقدم عليه بالتخصيص  ههذا الظهور المتبقي من معارض

وهنا يسأل: ماذا يراد من ارتفاع الظهور الكاشف عن المراد الجدي في مورد 

بالمنفصل؟ فهل يرفع نفس الدلالة التصديقية على الارادة الجدية والتي التخصيص 

هي من الدلالات الحالية أو قل ارتفاع الظهور التصديقي الثاني أو يراد ارتفاع 

 حجية هذا الظهور؟

ف منهما البيان ألّنت المقدمة من المقدمتين التين تفأن أريد الأول: كا

يرفع الظهور الحالي في الجدية لأنه أمر  مرفوضة، لوضوح ان الدليل الأول لا

تكويني بعد انعقاده على اساس القرائن الحالية والمقالية المكتنفة بالكلام لا معنى 

لانهدامه وانقلابه عما وقع عليه، والمخصص المنفصل لا يرفع أصل الظهور سواء 



 (318........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مقام  أكان الظهور التصوري أو التصديقي الأول والثاني، وإنما يتقدم عليه في

الحجية وإن الدليل المنفصل يرفع حجية الظهور للدليل الأول في عمومه فلا يكون 

حجة الا بمقدار ما بقي بعد تخصيصه بالمنفصل وانه قد كشف أن المراد الجدي ليس 

هو العموم، لا أنه يرفع ذات الظهور لأن الظهور محفوظ ومتحقق ولا ينقلب عما 

 وقع عليه.

ل يرفع ذات الظهور التصديقي يستلزم محذور الاجمال والالتزام بأن المنفص

دائماً في مورد احتمال المخصص المنفصل بنحو لا يمكن التمسك به لنفيه بأصالة 

العموم، نظير ما كان يلزم من القول بتوقف الاطلاق في ظهوره على عدم البيان 

هو هذا الظهور  المنفصل، من جهة ان الكشف عن المراد الحجة في الأدلة اللفظية انما

التصديقي ولو كان ثبوته موقوفاً على عدم البيان الكاشف عن الخلاف ولو 

منفصلًا كان احتمال وروده مستلزماً لاجمال الظهور التصديقي وعدم امكان 

التمسك به فلو وردت رواية ضعيفة السند واحتملنا صدورها واقعاً فاثبات حجية 

يست من الأصول العقلائية المعمول بها الا اذا الظهور بأصالة عدم القرينة، فانها ل

رجعت الى اصالة الظهور، فهي ليست أصلًا في مقابل أصالة الظهور واثباته بأصل 

الظهور مع ان القرينة لو كانت صادرة لكانت هادمة لأصل الظهور فالشك فيها 

ذا شك في اصل الظهور وانه موجود أو ليس بموجود فيبتلى بالاجمال ولا مخرج له

الاشكال الا بالقول بأن القرينة المنفصلة لا تهدم أصل الظهور وإنما تكشف عن 



..................................................(319)الجزء الرابع عشر   

مطابقة الظهور للواقع ومعنى ذلك ان الظهور منعقد ولكنه غير مطابق للواقع عدم 

 والمراد وبهذا يمكن التمسك بأصالة الظهور وأصالة عدم القرينة.

الظهور التصديقي كما وإن أريد الثاني: وإن المخصص المنفصل يرفع حجية 

مر آنفاً، فالمقدمة الأولى تامة ولكن المقدمة الثانية تكون راجعة الى البيان الأول 

وهو دعوى ان الميزان في التخصيص ان يكون أحد الظهورين بما هو حجة أخص 

 من الآخر وإن لم يكن كذلك بما هو ظهور.

المتعارضين لأن كل بين الدليلين  الصحيح: هو عدم انقلاب النسبةالمختار و

النكات المتقدمة لتخريج نظرية التخصيص لا تقتضي أكثر من تقديم الخاص بحسب 

 ظهوره على العام.

)توضيح ذلك(: أن ما ذكره من وجوه لتخريج نظرية التخصيص بالمنفصل 

كانت ثلاثة وهي: الأول الغاء الفواصل الزمانية بين الخاص المنفصل مع العام 

 متصلًا لاقتناص المراد من الخطابات الشرعية. وكأن المنفصل صار

وهذا المقدار لايصلح لانقلاب النسبة، فأنه ماذا يراد من الالغاء، فأن أريد 

به الالغاء الحقيقي فهو واضح البطلان ولم يدعه أحد لاستلزامه عدم انعقاد 

 ض.الظهور في العموم لا في موارد التخصيص بالمنفصل ولا في موارد مجيء المعار

وان اريد اعتبار تلك الفواصل ملغية بين ذي القرينة والقرينة فحسب كما بين 

العام مع مخصصه فهذا لا يقتضي الانقلاب الا بافتراض مصادرة أضافية، وهي 

افتراض إلغائين طوليين، أحدهما الغاء الفاصل الزمني بين العام والخاص 



 (320........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ل الزمني بين العام الآخر وهذا واعتبارهم بحكم كلام متصل، وثانيهما الغاء الفاص

الكلام المتصل الذي تكوّن ببركة الالغاء الاول فما لم يدعّ الالغاء الثاني لا يمكن 

تفسير انقلاب النسبة على هذا الاساس ومعنى ذلك احتياج تطبيق هذا التخريج الى 

ي لتخصيص الساذج الاعتيادافتراض مصادرة زائدة تتمثل في الالغاء الثاني فيما ا

توقف الا على التسليم بالالغاء الاول ولا ملازمة بين الالغائين كما هو يلم يكن 

 واضح.

الثاني: التعبد وتنزيل المخصص المنفصل منزلة المخصص المتصل في الاثار 

الشرعية، والعناية هي الغاء خصوصية الانفصال تعبدا وتنزيلًا مع التحفظ على 

ها بالمخصص المتصل  من قبيل كونه بحسب الشرائط الأخرى التي لا بد من توفر

الظهور أخص، وهذا لا ينطبق على المقام، فان العام المخصص بالمنفصل ليس 

مصداقاً لموضوع دليل التنزيل لأن موضوعه حكم الاخص المتصل هو الأخص 

 المنفصل والعام المخصص بالمنفصل ليس بأخص.

ام المخصص بالمنفصل منزلة نعم إذا افترض تنزيلين طوليين أحدهما تنزيل الع

العام المخصص بالمتصل، وهذا ينتج كون العام المخصص بالمنفصل يصبح بمثابة 

أخص منفصل بالنسبة الى العام الآخر، وثانيهما: تنزيل هذا الأخص المنفصل 

المنتج بسبب التنزيل الأول منزلة الأخص المتصل بالعام الثاني، فيتم انقلاب النسبة 

 اية زائدة على التنزيل المفترض في هذا الوجه أيضاً.الا ان هذه عن



..................................................(321)الجزء الرابع عشر   

: ان تطبيق القاعدة القائلة كلما كان على تقدير اتصاله قرينة هادمة الثالث

للظهور كان على تقدير انفصاله هادماً للحجية، والمخصص كذلك فقد يتوهم 

ثلاث، امكان تخريج انقلاب النسبة على هذا الاساس، لأنه إذا جمع بين الأدلة ال

الدليلان المتعارضان والمخصص المنفصل لأحدهما وأفترض صدورهما في مجلس 

واحد ارتفع التعارض في البين وأصبح العام المخصَص أخص من معارضه وهادماً 

 لعمومه فلا بد وان يكون في فرض الانفصال هادماً لحجيته.

هادماً ولكنه غير تام إذ فيه مغالطة لأن الذي يكون على تقدير إتصاله 

للظهور هو العام المخصَص أي المتصل به مخصصه كما لو كان هكذا ثمن العذرة 

سحت إلا إذا كان مأكول اللحم، فهذا عام متصل به مخصصه فهو كما يكون قرينة 

على تقدير اتصاله بالعام الآخر هادماً للظهور يكون قرينة على هدم حجيته على 

 تقدير انفصاله.

في محل كلامنا إذ لا يوجد عندنا عام متصل به وهذا المعنى لا يصدق 

مخصصه وعليه فلا بد من اضافة مصادرة جديدة من قبيل ان يقال مثلًا: ان كل 

كلامين كانا على فرض اتصالهما يشكلان قرينة على كلام ثالث بموجب القاعدة 

 المتقدمة فهما يشكلان نفس القرينة على الكلام الثالث أيضاً مع عدم اتصالهما،

وهذا معنى زائد كما هو واضح لم يكن مفترضاً في القاعدة المصححة لقرينية 

 الخاص سابقاً ولم يكن يحتاجه مدعي القرينية في موارد التخصيص الاعتيادي.



 (322........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

وبعبارة ان الاخصية كعنوان يتعبد به العقلاء في باب الظهورات فيقدم على 

ه أخص فكان حجة أخص الآخر سواء كانت الأخصية من جهة مدلول الدليل لأن

من العام كما في العام والخاص أو كان مدلوله أعم ولكن هو حجة اخص من 

الآخر، ولم يُدع في كبرى التخصيص ذلك بل أدعي ان الظهور الأخص على 

تقدير انفصاله رافعاً للحجية وعلى تقدير اتصاله رافعاً للظهور، فهذا توسيع في 

قانون انقلاب النسبة وكونه جمعاً عرفياً لا دائرة نكتة التخصيص وهذا يعني ان 

يكفي في استنباطه المقدار الذي يحتاجه من مصادرات عقلائية اثبات القرينية في 

 موارد التخصيص الاعتيادي.

وههنا وجه آخر لتصحيح الانقلاب على اساس النكتة الميرزائية بدلًا عن 

الأخصية التي هي ميزان اضافة مصادرة جديدة، وهو ان يقال: ما هو المراد من 

 القرينة الهادمة للظهور على فرض الاتصال وللحجية على فرض الانفصال.

ان كان المراد بها هنا الاخصية من المقدار الحجة من الدليل لا أخصية ذات 

الدليل، وهذا افتراض لمعنى واسع للقاعدة الميرزائية لم يكن يتوقف عليه تفسير  

 الموارد الاعتيادية لأن في هذه الموارد كما يكون قرينية التخصيص المنفصل في

المخصص المنفصل أخص بما هو حجة كذلك هو أخص بما هو مدلول، فالتسليم 

بأن الأخصية ملاك للقرينية بموجب تلك القاعدة لا يكفي تخريجاً لعرفية انقلاب 

مقدار ما  النسبة وكونه جمعاً عرفياًالا مع اثبات كون الأخصية ملحوظة بالنسبة الى

 هو حجة من مفاد الدليل لا الى ذاته.



..................................................(323)الجزء الرابع عشر   

توضيح ذلك: ان نكتة التقديم ترجع الى كل ما يكون أخص حجة سواءً 

أكان أخص مدلولًا كما في موارد العام والخاص الاعتيادي، أم كان أعم مدلولًا 

وإن كان أخص حجة في بعض مدلوله، ودعوى ان العرف موافق على هذه 

ها غير قابلة للقبول عند العرف الحاكم في باب الظهورات وموارد النكتة، زائفة لأن

الجمع العرفي القائمة على نكات للكاشفية والطريقية وليست تعبدية قائمة على 

نكات نفسية، فباب الحجج مبنية عندهم على الكاشفية ومنحصر بها ولا تعبد 

اساس التعبد لا على عندهم وإن كان الشارع قد يجعل أصلًا منجزاً أو معذراً على 

اساس الكاشفية كما في أصالة الحل ونحوها، نعم قد يكون للعقلاء احكاماً واقعية 

كما في باب المعاملات والحقوق، حيث شرعها العقلاء تشريعاً ليس طريقياً قد 

يصيب الواقع وقد لا يصيب، مثل احكام الضمان والحقوق الشخصية فهي أحكام 

بالسيرة العقلائية ولكنها غير مربوطة بالطريقية والكاشفية واقعية عندهم استدل لها 

بل )نفسية( ليست قائمة على اساس الطريقية، واما ما يجعله العقلاء من احكام 

كالظهورات والبينة والاقرار فهي احكام ظاهرية في مقام الوصول الى الواقع بملاك 

بقوة الاحتمال لا نوع الكاشفية ودرجة الكشف بما عبر عنه السيد الشهيد )قده( 

 المحتمل كما في بعض احكام الشارع الظاهرية كأصالة الحلية ونحوها على ما ذكر.

حجية الظهور وعدمه هي احكام  -انقلاب النسبة –وفي محل كلامنا 

ظاهرية فأن العقلاء يرون العام حجة ما لم يرد الخاص والا كان الحجة هو 

ورد مخصص، فإذا ورد رفعوا اليد عن حجية الخاص، فهذه الحجية )مقيدة( بماإذا 



 (324........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العام بمقدار الخاص فهذا الحكم ظاهري مربوط بباب الحجج، وحينئذ ينظر ما هو 

ملاكه؟ فهل ملاكه نفس قيام الحجة على الأخص أو ملاكه نكتة الطريقية؟ فهل 

حكمهم بأن العام في مقابل الخاص ليس بحجة حكم تعبدي، أو هو قائم على 

، ظهور كل من العام والخاص ظهوراً فعلياً تنجيزياً لا تعليقياً والا اساس ظهوري

لزم الاجمال ولم يتعين أي ظهور للعموم وبأي نكتة يرفعون يدهم عن العام عند 

 ورود الخاص؟!

فإذا كان رفع اليد بمجرد كونه أخص صادراً تعبداً باعتبار ان عنوان الأخص 

هنا )نفسيه( وليست طريقية ومن الواضح  عنوان مرغوب فيه عند العقلاء والنكتة

 أنه لا تعبد عندهم في باب الظهورات.

وإن كانت نكتة التقديم الخاص لكون مدلوله أخص وأضيق من العام كما في 

المطلق والمقيد ليكون كشفه النوعي عن المراد أقوى من كشف العام، فكأنه في 

وإن كانت دلالة العام  أخص همورد الخاص نحو تركيز في الدلالة من جهة كون

 فعلية لا تعليقية.

ولك ان تقول بأن نظره من حيث الدرجة في مورد الخطاب العام الاوسع 

أهم وأركز فكأنه نص فيه فيها قوة نوعية في العام يشمل موارد الخاص بالعموم 

وبدون تركيز عليه خاصة، والعناية الاركز والتنصيص توجب قوة نوعية في 

 وى في مقام الكشف عن المرادعما كان في العموم.الظهور تجعله أق



..................................................(325)الجزء الرابع عشر   

وبهذا البيان ترجع المصادرة الى شأن من شؤون الكشف، والكاشفية المناسبة 

لهذا النوع فإذا جزمنا بها أو احتملناها فهي لا تقتضي أكثر من تقديم الخاص على 

رة العام إذا كان الخاص بحسب الدلالة أخص لا ما يكون أخص حجة، فثمن العذ

سحت وقد أخرج منها العذرة الطاهرة، فيبقى العام ظاهراً في عمومه ودلالته على 

ما هو عليه ولا يصبح بعد التخصيص أخص، فالنسبة تبقى على ما هو عليه من 

التباين فيما لو جزمنا بالنكتة المتقدمة أو احتملناها إذ لا يمكننا ان نجزم بتقديم كلما 

 هو حجة اخص على ما هو اعم.

: بأن العموم ساقط بتمام مدلوله فأنه بعضه سوف يسقط لا يقال

بالتخصيص بمخصصه، والباقي منه بالمعارضة، فلو اخرج من العذرة العذرة 

لمأكول اللحم، بالتخصيص والباقي تحت عموم ثمن العذرة سحت وهو العذرة 

له قسم النجسة واسقطناه بالمعارضة مع العام الآخر فأننا نحكم بسقوط تمام مدلو

بالتخصيص وقسم بالتعارض فيكون حاله حال اسقاط الدليل المخصص بالعام، 

وهذا على خلاف نكتة الطريقية مع ان التخصيص يوجب قوة ظهوره في العام 

 يوجب تقديمه على الآخر.

: ان التخصيص لا يسبب أقوائية الدلالة لكونه مربوطاً بالمدلول فأنه يقال

دلالته على الباقي أقوى من دلالة العام والاخر  الجدي للخطاب وهذا لا يجعل

ليقدم عليه، الا اذا كانت كالقرينة المتصلة، وهذا خلف، وهذا علم من باب القدر 

المتيقن من الخارج وهو لا يوجب تغييراً في الظهور، وبهذا قلنا بان الجموع التبرعية 



 (326........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ل ثمن العذرة لا تكون حجة كحمل أحد العامين على ما هو قدره المتيقن كحم

سحت على العذرة النجسة، وحمل لا بأس ببيع العذرة على العذرة الطاهرة 

لمأكول اللحم لما تقدم بأن القدر المتيقن لا يوجب قوة في الظهور وملاك الظهور هو 

 الدلالة المستفادة من داخل الخطاب لا من خارجه.

ظهوره في  وبهذا يتضح ان تخصيص الخاص للعام الأول لا يوجب ان يكون

 الباقي أقوى من ظهور العام الآخر فيه ليقدم عليه.

نعم غاية الأمر انه يعلم من الخارج بأن هذا الدليل قد سقط جزءً من مدلوله 

عن الحجية لسبب خارجي لو كان له محصَّل جدي فهو في الافراد الباقية، واما 

تها فلا تختلف بعد درجة دلالة لفظ الدليل على تلك الافراد وقوة ظهوره في اراد

التخصيص عما هي عليه قبله، نظير القدر المتيقن من الخارج فأن القدر المتيقن من 

 الخارج لا يجعل الدليل صريحاً بنحو يصلح للقرينية على تخصيص دليل آخر .

وبهذا يتضح ان انقلاب النسبة لا يمكن ان يتم على اساس ما قامت عليه 

 .(1)ادرة أضافية غير متوفرةقرينة التخصيص الا بافتراض مص

                                                           

 راجع الملحق التوضيحي في آخر الكتاب (1)



..................................................(327)الجزء الرابع عشر   

 الجهة الثانية: في صور التعارض بين الدليلين

والصور ثلاثة: كما لو كان بين الدليلين تعارض بتمام مدلوليهما كما في ثمن 

العذرة سحت ولا بأس ببيع العذرة حيث التنافي بينهما بتمام مدلوليهما، وورد 

 الصورة الاولى. مخصص لأحدهما والمخصص على صور ستأتي وهذه هي

الصورة الثانية: أن تكون النسبة بين الدليلين عموم وخصوص من وجه كما 

 لو ورد أكرم العالم، ولا تكرم الفاسق، وخصص أحدهما أو كلاهما كما ستأتي.

الصورة الثالثة: أن يرد أكثر من مخصص بموجموعها تستوعب عموم العام 

 .بحيث لا يبقى منه تحته شيء بعد تخصيصه بها

وقبل بيان تفصيل هذه الصور ولكل منهما شقوق وأقسام لابد من استيعابها 

 لتتضح المسألة بشكل جلي، وقيل بيان لابد من الاشارة الى التميز بين نكتتين.

الأولى: أن يكون أحد الدليلين بحسب ما هو حجة من مدلوله أخص من 

منه دلالة وهذه الدليل الآخر تقدّم عليه بالتخصيص، حتى وإن لم يكن أخص 

 هي نكتة نظرية انقلاب النسبة، ولم تكن عرفية كما تقدم.

الثانية: أنه إذا سقط أحد الدليلين المتعارضين عن الحجية في شيء من مدلوله 

لأي سبب كان معارضه حجة في مورد سقوط الأول عن الحجية وإن كان 

و حجة من مدلول كل التعارض باقياً بينهما في الموارد الأخرى الباقية تحت ما ه

منهما، وهذه النكتة يوافق عليها حتى القائل بالانقلاب إذ لا ترتبط بانقلاب النسبة 

وهي نكتة تامة، وذلك لأن التعارض بين الدليلين في أي جزء منهما هو فرع ثبوت 



 (328........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

مقتضى الحجية لكل منهما في ذلك الجزء كما تقدم في بيان شروط التعارض، ومعه 

ضى الحجية في أحدهما لم يكن مانع من حجية الآخر، وهذا إذا لم يكن مقت

واضح، وبهذا قد تتفق النتائج في بعض الصور وقد تختلف طبقاً لهاتين النكتتين، 

ففي المثالين لا بأس ببيع العذرة، وثمن العذرة سحت وورد يجوز بيع العذرة 

واز بيع العذرة الطاهرة فعلى ضوء النكتة الأولى، فأن النتيجة هي التفصيل بين ج

الطاهرة وحرمة بيع العذرة النجسة لكون التعارض غير مستقر بعد تخصيص العام 

)ثمن العذرة سحت( بالمخصص وهو أخص بعد تخصيص من العام الآخر لا بأس 

ببيع العذرة، فيجوز بيع الطاهرة بالمخصص، وعدم بيع النجسة من العام الأول 

بعد التخصيص وعلى انكار الانقلاب فأن لبقائه على الحجية في تمام الباقي، 

العذرة الطاهرة يجوز بيعها بالتخصيص وعموم العام الآخر حيث لا حجة في 

قباله، والعذرة النجسة أيضاً يجوز بيعها لأن العامين يتساقطان في تمام مدلوليهما 

فيما سوى الخاص الذي كان العام الآخر حجة فيه بعد سقوط حجية العام الأول، 

ع الى العام الفوقاني أن وجد وإلا الى الأصل العملي، وهنا فأن العام ويرج

الفوقاني، وهو أحل الله البيع، وأوفوا بالعقود وهو يقتضي بيع العذرة مطلقاً وهنا 

 قد أختلفت النتيجة فقهياً كما هي مختلفة أصولياً.

 وعلى هذا فصور التعارض ثلاثة تقدمت نستعرضها واحدة تلو الأخرى:

أي بتمام مدلوليهما متعارضان  – ورة الأولى: المتعارضان بنحو التباينالص

كما إذا ورد تستحب الصدقة على الفقير، وتكره الصدقة على الفقير، فأن 



..................................................(329)الجزء الرابع عشر   

الاستحباب مناف مع الكراهة في موضوع الفقير، وقد ورد مخصص وهو بانحاء 

لكليهما مختلفة إذ تارة يكون مخصص واحد لأحدهما، وأخرى يكون مخصصاً 

وثالثة يكون أكثر من مخصص كما لو ورد مخصص لكل واحد منهما ورابعة، يكون 

أحد المخصصين مشتركاً بينهما بحيث يخصص كليهما والآخر مختص بأحدهما 

والنتيجة تختلف باختلاف هذه الأنحاء ولا بد من لحاظ النكتتين المتقدمتين عند 

 اصحابهما.

مخصص لأحدهما كما لو ورد لا تستحب  : فيما إذا ورد دليلالنحو الأول

الصدقة على الفقير الهاشمي الذي هو مخصص لدليل الاستحباب، وهذا هو القدر 

المتيقن من تطبيق كبرى الانقلاب حيث يجمع بين الأدلة الثلاثة بتخصيص دليل 

الاستحباب وبعده يخصص دليل الكراهة بدليل الاستحباب المخصَص بناء على 

لنسبة بينهما، واما بناء على القول بعدم الانقلاب يحكم بتساقط نظرية انقلاب ا

الدليلين المتعارضين في غير مورد التخصيص مع الأخذ بمفاد العام الآخر دليل 

الكراهة في مورد تخصيص العام المخصَص على اساس النكتة الثانية المتقدمة، وتقع 

اشمي فيتساقطان فلا يثبت غير الهالفقير المعارضة بين العامين في الباقي وهو 

الاستحباب ولا الكراهة والأصل يقتضي الأباحة إذا لم يكن من ثمة عام فوقاني 

 يرجع إليه.

النحو الثاني: أن يرد دليل واحد يخصص كلا العامين المتعارضين بالتباين 

كما لو ورد ))تحرم الصدقة على الفقير الهاشمي(( المخصِص لكلا دليلي 



 (330........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

هة معاً، وفي هذه الحالة يبقى التعارض بين العامين كما كان قبل الاستحباب والكرا

التخصيص مستحكماً سواءً قيل بالانقلاب لبقاء نفس النسبة بينهما بعد اعمال 

 التخصيص واخراج نفس المقدار عن كل واحد منهما، أو قيل بعدم الانقلاب.

طت توضيح ذلك: أن العام الأول وبعد خروج الفساق منه بالمخصص سق

حجيته في مقدار الخاص، فيكون ما يقابله من العام الآخر حجة للنكتة التامة الثانية 

والتي يقبلها حتى القائل بالانقلاب، ويبقى من كلا العامين المقدار الباقي بعد 

اخراج الخاص عن كل منهما،بالتخصيص وسقوطه عن الحجية فيقدم الآخر 

افيان متعارضان فيتساقطان ويرجع في عليه، واما ما بقي من العامين فهما متن

موردهما الى عام فوقاني أن وجد وإلا الى الأصل العملي، فهذا ما يقصد من تنافي 

العامين في تمام مدلوليهما لا في جميع مدلوليهما، لخروج مقدار الخاص من التنافي 

 بالبيان المتقدم.

ي يسقط فيه دليل وبعبارة ان التعارض يبقى على حاله ولكنه في المقدار الذ

العام الأول عن الحجية بسبب المخصص فأن المقدار منه من العام الآخر يصبح 

حجة ولكنها ليست على اساس نكتة الانقلاب ففي مثال ثمن العذرة سحت، ولا 

بأس ببيع العذرة، ويجوز بيع العذرة الطاهرة، فالعام الثاني في العذرة الطاهرة 

في هذا المقدار من العام الأول لسقوطه  يكون حجة لعدم وجود معارض له

بالمخصص، فلنا حجتان على العذرة الطاهرة هما المخصِص وعموم العام الثاني 

وهذه الحجية غير مبينة على اساس نظرية الانقلاب  بل على الكبرى المسلمة التي 



..................................................(331)الجزء الرابع عشر   

 ذكرناها في النكتة الثانية المتقدمة لأن التعارض فرع وجود مقتضى الحجية، وهنا

فدليل لا بأس ببيع العذرة لو لا المخصص كان في تمام مدلوله معارض ولكنه بعد 

ورود مخصِص وسقوط ثمن العذرة سحت في مورد العذرة الطاهرة ولا يوجد في 

مقابل عموم لا بأس ببيع العذرة حجة فيكون لا بأس حجة حتى عند المنكرين 

ا يبقى التعارض في مورد عدم لانقلاب النسبة لأنها كبرى تامة على كل حال، وإنم

ا عن الحجية، فالقائل سقوط العامين وهو مورد العذرة النجسة لعدم سقوطه

العام الثاني، واما القائل أخذ العام الأول بعد التخصيص ويخصص به يبالانقلاب 

م  فيأخذ بالعامين في مورد العذرة النجسة فيتعارضان ويتساقطان ويرجع أما بالعد

فوقاني لو كان وإلا الى الأصل العملي، فأختلفت النتيجة، فالعذرة الى العموم ال

النجسة لا يجوز بيعها لأن تخصيص العموم لا بأس بالعام المخصَص )ثمن العذرة( 

وهو حجة فيخصص العام الآخر فيرتفع التعارض بينهما والناتج يحرم بيع العذرة 

يجوز بيع العذرة الطاهرة النجسة ويجوز بيع الطاهرة، واما على عدم الانقلاب ف

بالمخصِص وعموم العام إذ لا حجة في قباله ويجوز بيع النجسة بالرجوع الى عموم 

فأن المقدار الباقي وعلى الانقلاب،  أحل الله البيع بعد تساقط العامين المتعارضين

بعد تخصيصهما متباين، والحجة فيهما بعد التخصيص لهما تناف لا أن أحدهما 

رد للإنقلاب، نعم الفرق بين القولين هو في الطريقة والتحليل، أخص، فلا مو

فالقائل بالانقلاب يطبق على اساس حجة كل منهما، والقائل بالعدم يطبق على 

 اساس مدلوليهما الذاتيين.



 (332........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

: أن يرد مخصصان كل واحد منهما يخصص العامين المتعارضين النحو الثالث

م من وجه المستلزم للتساقط في مورد معاً، سواءً أكان بينهما تعارض بالعمو

الاجتماع أو العموم المطلق المستلزم لتقييد أحدهما بالآخر أو لم يكن بينهما 

تعارض فعلى جميع التقادير تكون النتيجة كالنحو السابق لبقاء النسبة بين العامين 

على التباين بعد إعمال التخصيص أيضاً فلا تتغير النسبة عما كانت عليه قبل 

 لتخصيص.ا

ومثاله كما لو ورد يحرم التصدق على الفقير الفاسق، ويجب التصدق على 

الفقير العادل الفقيه، فالأول مخصص لهما معاً وكذا دليل يجب مخصص لهما معاً 

لأن كل منهما ينافي الكراهة والاستحباب، غاية الأمر إذا قيدنا المخصِص الثاني 

نفس المخصصين لأن ذلك يشمل الفقيه الفاسق  وجعلناه الفقيه العادل فلا تنافي بين

وهذا يشمل الفقيه العادل ولا تنافي بينهما، ولو جعلنا المخصص بعنوان الفقيه بلا 

قيد العدالة وقع بين المخصصين تناف لأن أحدهما يقول يجب وهذا يقول يحرم وهو 

 الفقيه الفاسق.

أو غير متنافيين فلا وعلى كلا التقديرين أي سواءً كان المخصصان متنافيين 

أثر لأنقلاب النسبة هنا لأن النتيجة على الانقلاب حيث التخصيص للعامين معاً 

لأن ما يخرج من أحدهما هو  -التباين –فالنسبة بين العامين هي نفس النسبة 

نفس مقدار ما يخرج من الآخر، فالمقدار واحد والعنوان واحد فتبقى النسبة نسبة 

لى العموم والخصوص المطلق، سواءً أكان الخارج تمام مدلولي التباين ولا تنقلب ا



..................................................(333)الجزء الرابع عشر   

المخصصين كما لو لم يكن بينهما تنافي أو بعض مدلوليهما فالباقي فيهما على حد 

واحد لأن كلا من المخصصين يخصص كلا العامين فلا يحصل انقلاب النسبة، فلا 

 ثمرة للقول بالانقلاب في هذا الشق.

صصان أحدهما يخصص كلا العامين المتعارضين النحو الرابع:أن يرد مخ

والآخر يخصص أحدهما، وهذا تلفيق بين النحوين الأول والثاني المتقدمين وفي 

هذه الحالة لا ينتج المخصِص المشترك نسبة جديدة بين المتعارضين لأن ما يخرجه من 

ب، ومع العموم يكون فيهما بمقدار واحد فلا تتغير النسبة حتى على القول بالانقلا

ملاحظة المخصص المختص بأحدهما إذا خصصه في غير مورد التخصيص المشترك 

لهما كان حاله حال الشق الأول كما لو كان المخصص الثاني عنواناً مبايناً لعنوان 

المخصص المشترك، كما لو ورد يحرم التصدق على العالم الفاسق، فأنه مخصص 

وورد مخصص مختص   -الكراهةلدليل الاستحباب ولدليل -لكليهما معاً 

بأحدهما كما لو كان لا يكره التصدق على الفقيه العادل فأنه يخصص دليل 

الكراهة ولا يخصص دليل الاستحباب لأن عدم الكراهة يجتمع مع الاستحباب، 

هذا المخصص حاله حال الشق الأول إذ لا ربط بينه وبين المخصص المشترك حيث 

مع المشترك كذلك فحرمة التصدق على العالم  لم يجتمع في موضوعه وعنوانه

الفاسق يخرج الفقيه العادل وهو غير الفاسق فلا يجتمعان، فالنسبة بين العامين بعد 

عند ملاحظة المخصص والتخصيص الأول وبلا التخصيص الأول هي التباين 

الثاني، فعلى الانقلاب سيكون المقدار الحجة من دليل يكره خصوص التصدق 



 (334........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الم العادل غير الفقيه لأن الفاسق يثبت بدليل الحرمة بالمخصص المشترك على الع

والفقيه العادل يثبت نفي الكراهة عنه بالمخصص الخاص، فلم يبق ما هو حجة في 

دليل يكره الا العادل غير الفقيه من العلماء، اما دليل يستحب خرج منه الفاسق 

ماء فهذا أعم وذاك أخص والنسبة بين وبقي تحته الفقيه العادل وغير العادل من العل

ماهو الحجة من هذا الدليل المختص وبين مما يتبقى حجة من دليل الاستحباب وهو 

العلماء الفقهاء أو العلماء غير الفقهاء العدول، وهذا أعم، فيما دليل يكره أصبح 

أخص حيث بقي المقدار الحجة خصوص غير الفقهاء من العلماء العدول بعد 

فساق والفقهاء العدول، وغير الفقهاء من العلماء العدول أخص من خروج ال

العلماء العدول فيخصص به بناء على الانقلاب وبناء على العدم عدم 

التخصيص، فيكون حاله حال الشق الأول بعد إن كانت نسبته الى المقدار الباقي 

من من العام بعد تخصيصه بالمخصص المشترك العموم والخصوص المطلق كان 

 النحو الأول، وهذا فيما إذا كان بين المخصصين تباين.

واما لو لم يكن بينهما تباين بل بينهما التقاء كما لو فرض ورود لا يكره 

التصدق على الفقيه من العلماء أو على العالم بعلوم الشريعة وبين هذا العنوان 

رد لا يكره اكرام وعنوان الفاسق اما العموم من وجه واما العموم المطلق كما لو و

فاعلي الذنب ولو صغيراً من العلماء الذي هو أعم من عنوان الفاسق لاختصاصه 

بفاعل الكبيرة فهذا العنوان المخصص لدليل الكراهة وهو اعم مطلقاً من عنوان 



..................................................(335)الجزء الرابع عشر   

الفاسق المخصص المشترك ومع كون النسبة بين المخصصين أحد النسبتين سوف 

 ع في أحد الشقوق للنحو الخامس القادم.يدخل هذا الفرع من النحو الراب

النحو الخامس: أن يرد مخصصان كل واحد منهما يتفرد بتخصيص أحد 

العامين كما لو ورد لا يستحب التصدق على العالم الفاسق، ولا يكره التصدق 

دليل الاستحباب والثاني  يخصص دليل لعلى العالم العادل، فالأول مخصص 

ين مشترك كالوجوب والحرمة، وهذان المخصصان في يكره ولا يكون أحد المخصص

نفسيهما لهما انحاء أربعة، وهذه الشقوق الأربعة مع الأربعة السابقة تصبح شقوق 

الصورة الأولى ثمانية تقدمت أربعة منها وهذه هي الأربعة الباقية للنحو الخامس، 

غير  وهي أنه تارة لا يكون تعارض بين المخصصين بأن يكون موضوع أحدهما

موضوع الآخر، وأخرى يكون بينهما تعارض أما بنحو العموم والخصوص من 

وجه من حيث الموضوع سواءً كانا متعارضين من حيث الحكم أو لا، وأما بنحو 

العموم والخصوص المطلق فيكون أحدهما أكثر تخصيصاً لعامه من تخصيص 

م التنافي بينهما الآخر، واما أن يكونا متساويين موضوعاً ولا بد أن يفرض عد

 حكماً وإلا سقطا بالمعارضة، وإليك حكم كل شق من هذه الشقوق.

الشق الأول: أن يكون المخصصان المختص كل واحد منهما بأحد العامين 

بينهما تباين فلا يكون بينهما أي تناف وتعارض كما في الموضوعين المتباينين كما إذا 

ولا يكره التصدق على العالم  ورد لا يستحب التصدق على العالم الفاسق،

العادل، والأول مخصص لدليل الاستحباب والثاني مخصص لدليل يكره ولا تنافي 



 (336........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بين المخصصين إذ لا يكره لا ينافي لا يستحب وبين موضوعي الخاصين تغاير 

موضوع الأول العالم الفاسق وقد خرج من دليل الاستحباب وموضوع الثاني 

عالم الفاسق، وفي هذا النحو النتيجة على الانقلاب العالم العادل وهو غير ال

وعدمه واحدة بمعنى ما يكون حجة من العامين على كلا القولين واحدة، ولهذا 

النحو شقان، إذ تارة يفترض فيه استيعاب المخصصين معاً حقيقة أو عرفاً لتمام 

 مدلول العامين، وأخرى يفترض عدم الاستيعاب بحيث يبقى مقدار من مدلول

العامين غير مشمول للمخصصين، كما إذا ورد لا يستحب التصدق على الفاسق 

من العلماء من غير علوم الشريعة كالنحوي الفاسق، ولا يكره التصدق على 

الفقيه العادل وهو غير النحوي الفاسق فبينهما تباين، ومجموعهما لا يستوعبان 

ء بعضها خارج من كلا عنواني تمام أفراد العالم بل يبقى بعض أفراد العامين لبقا

 المخصصين.

 وعلى كلا الشقين لا أثر لانقلاب النسبة.

أما على الشق الأول: على استيعاب المخصصان تمام مدلول العامين كما إذا 

 الفاسق ولا يكره التصدق على العالم المورد لا يستحب التصدق على الع

مستوعبان لتمام افراد العالم، الفاسق من العلماء والعادل منهم العالم العادل، و

وعلى الانقلاب وعدمه النتيجة واحدة لأن كل عام مع مخصصه ينقلب الى كونه 

أخص حجة فيكون يستحب التصدق على العالم العادل وهو أخص من العام 

الآخر يكره التصدق على العالم، ويكره التصدق على العالم الفاسق وهذا أخص 



..................................................(337)الجزء الرابع عشر   

لعالم فيخصص كل من العامين بالآخر والنتيجة من دليل يستحب التصدق على ا

ستكون التفصيل يستحب التصدق على العالم العادل ويكره التصدق على العالم 

 الفاسق هذا على الانقلاب.

العالم العادل بدليل يستحب ونأخذ بالعالم الفاسق بوعلى عدمه فنأخذ 

كل من العامين في  بدليل يكره على اساس النكتة الثانية لسقوط مقتضي الحجية عن

موارد التخصيص فتكون النتيجة أن العالم العادل يستحب التصدق عليه إذ لا 

معارض له في دليل يكره الذي خُصِص بالعالم العادل فسقط عن الحجية في اثبات 

كراهة التصدق على العالم العادل، وكذا يكره التصدق على العالم الفاسق 

لم الفاسق فهذا العام حجة فكل من مورد افتراق لسقوط مقابله عن الحجية في العا

يهما حجة سواءً قيل بانقلاب النسبة أو عدمه إذ على القول بها صالعامين عن مخص

فهما حجة بالتخصيص وعلى عدمها فأيضاً هما حجة فالنتيجة التفصيل بين العالم 

 عامين.العادل والعالم الفاسق، هذا لو كان المخصصان مستوعبين لتمام مدلول ال

وإما لو كانا أضيق مجموعاً من العام، ومثاله كما إذا ورد لا يستحب 

التصدق على الفاسق النحوي، و لا يكره التصدق على الفقيه العادل كي لا يكون 

اجتماع في ما بين الخاصين وهنا سوف يبقى لكل من العامين حتى بعد التخصيص 

العالم النحوي العادل، والفقيه  مورد يجمع بين العامين في النفي والاثبات وهو

الفاسق يبقى تحت العامين ويكون بينهما تعارض، فعلى انقلاب النسبة يكون 

أخص مطلقاً من العام الثاني فيخصص ذلك العام الأول الباقي تحت هذا العام 



 (338........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بدليل يستحب بعد تخصيصه، ودليل يكره له مخصص وهو العالم الفقيه العادل 

الى العموم والخصوص من وجه لا الى العموم المطلق  وبهذا ستنقلب النسبة

في الأفراد غير المشمولة للمخصصين ولا جمع عرفي بل  –العامان  –فيتعارضان 

بينهما تعارض فلا مورد للانقلاب في هذا الشق أو النتيجة على الانقلاب هي 

مين التعارض بين العامين في موارد اجتماعهما بعد التخصيص وحجية كل من العا

مع المخصِص للآخر في مورد أفتراقه عن الآخر )المخصَص( فالنتيجة واحدة على 

الانقلاب وعدمه فيكره التصدق على العالم النحوي الفاسق متمسكاً بدليل يكره 

إذ لا معارض له حجة والمعارض دليل يستحب وقد أخرج منه بالتخصيص 

ون العام الثاني حجة فيه، )النحوي الفاسق( فلا يكون العام الأول حجة فيما يك

ويستحب التصدق على العالم العادل بدليل يستحب ومعارضه قد أخرج منه 

الفقيه العادل بمخصصه المختص فيكون هذان الموردان مشمولين للدليلين لكن لا 

بنكتة الانقلاب بل بنكتة عدم حجية المعارض أما سائر الموارد في أفراد العالم في 

فيهما تعارض على قبول الانقلاب لأن النسبة المنقلبة لا دليلي يستحب ويكره 

جمع عرفي فيها، فالقائل بالانقلاب لا يرى انقلابها لأن النسبة المنقلبة غير مجدية له 

 إذ لا جمع عرفي فيها.

وبهذا يتبين أن هذا الشق لا تكون نتيجة القولين من الانقلاب وعدمه الا 

قي منهما بعد اعمال التخصيص فيتعارضان في حجية كلا العامين في المقدار البا



..................................................(339)الجزء الرابع عشر   

الافراد غير المشمولة للمخصصين فيتساقطان في مورد الاجتماع وبقاء الحجية لهما 

 وهما موردي المخصصين. -في موردي الافتراق 

الشق الثاني: أن يكون المخصصان ذا نسبة العموم والخصوص من وجه من 

ستحب أكرام العلماء ويكره اكرام حيث الموضوع، ففي العامين المتعارضين ي

العلماء وورد مخصص على يستحب كما لو قال لا يستحب أكرام العالم الفاسق 

وورد لا يكره أكرام العالم الهاشمي، وما بين الهاشمي والفاسق عموم وخصوص 

من وجه وههنا فرضان: فرض أنه لا تنافي بين هذين المخصصين، فأن لا يكره ولا 

بينهم، وفرض ان بينهما تناف كما لو ورد يستحب أكرام العالم يستحب لا تنافي 

الهاشمي وهو مخصص ليكره أكرام العالم وورد يكره اكرام العالم الفاسق وهو 

مخصص ليستحب أكرام العالم والنسبة بين العالم الهاشمي والفاسق هي العموم 

يظهر أثر من وجه فيتعارضان في  الهاشمي الفاسق، وعلى كلتا الحالتين لا 

لانقلاب النسبة فأنه على القول بعدم الانقلاب تكون النتيجة حجية كل من 

العامين المتعارضين فيما ورد فيه التخصيص على الآخر فيتساقطان في غيره، وإما 

على الانقلاب فأن النسبة بينهما بعد الانقلاب هي العموم من وجه ولا جمع عرفي 

 اع أو لأنهما متباينان على عدم الانقلاب.بينهما فيتعارضان في مورد الاجتم

غاية الأمر لو كان بين المخصصين تعارض فأن مورد اجتماعهما يبقى تحت 

العامين فيقع التعارض بين العامين لأنهما متباينان ولو لم يكن تعارض فمورد 



 (340........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

اجتماع الخاصين خارج عن العامين فيوجد فرق في النتيجة الفقهية هنا لا الاصولية 

 جمع عرفي على القولين لكون النسبة المنقلبة هي العموم من وجه. فلا

وبهذا يحكم باستحباب أكرام العالم الهاشمي اما مطلقاً أو العادل عملًا 

باستحباب أكرام العالم ويكره إكرام العالم الفاسق غير الهاشمي أو حتى الهاشمي 

الا دليل يستحب حيث لو لم يكن تعارض أو الفاسق لأنه لا معارضه لدليل يكره 

أخرج منه العالم الفاسق أما مطلقاً أو الفاسق غير الهاشمي لو كان بينهما 

تعارض، قيل بانقلاب النسبة أو لا واما في موارد غير الفاسق وغير الهاشمي فيقع 

 بين العامين تعارض على كلا القولين من الانقلاب وعدمه.

العموم المطلق فيكون أحدهما  الشق الثالث: أن تكون النسبة بين الخاصين

أكثر تخصيصاً لعامه من تخصيص الآخر، وهنا فرضان الأول: عدم التنافي بين 

الخاصين كما لو ورد لا يكره اكرام العالم المسلم، وورد لا يستحب اكرام العالم 

العامي، والأول مخصص ليكره والثاني مخصص ليستحب، وما بين المسلم والعامي 

حيث  -بين لا يكره ولا يستحب –لق ولكن لا تنافي بينهما المسلم عموم مط

 هنا لا يستحب ولا يكره أكرامه. عامييجتمعان بال

فعلى الانقلاب يخصص العام المخصص بأعم المخصصين وهو دليل يكره 

لأنه خصص بلا يكره إكرام المسلم وهو أخص من العام الآخر بعد التخصيص 

ل الثاني على القول بالانقلاب، المخصص بأخص الخاصين، فيخصص الأو

والنتيجة يحكم بكراهية أكرام العالم غير المسلم لأنه الباقي تحت دليل يكره وهو 



..................................................(341)الجزء الرابع عشر   

أخص من دليل يستحب وإما العالم المسلم الذي هو عامي يحكم بعدم كراهة 

اكرامه وعدم استحباب اكرامه عملا بلا يستحب أكرام العالم العامي، وبلا يكره 

 المسلم، وإما الشيعي فيستحب اكرامه والمحصل هو كراهة أكرام العالم اكرام العالم

غير المسلم وعدم كراهة وعدم استحباب اكرام العالم السني، واستحباب اكرام 

العالم الشيعي لسقوط دليل يكره عن الحجية وبقاء دليل يستحب على الحجية، 

ه إذ لا يمكن التمسك فيما السني يثبت عدم كراهة أكرامه وعدم استحباب اكرام

بدليل يستحب ولكن المخصص يشمله فلا حجية لدليل الاستحباب فيه كما دليل 

هنا هو مجمع  نه مخصَص بلا يكره فأخرجه، والعاميالكراهة لا يثبت فيه لأ

المخصَصين فيثبت فيه حكم كلا المخصصين وهو عدم الكراهة وعدم الاستحباب 

ي عامام فالشيعي من العلماء يستحب اكرامه والوهذه النتيجة مطابقة مع الذوق الع

اكرامه وغير المسلم يكره اكرامه، هذا على  -مباح–منهم لا يستحب ولا يكره 

 انقلاب النسبة.

وعلى انكارها فالنتيجة هكذا فالعالم الشيعي يبقى دليل الاستحباب على 

ي ولا مصين لا يشمله بل يشمل العالم العاالحجية بلا مخصص له وأخص المخصَ

معارض له أيضاً لأن معارضه )يكره( سقط عن الحجية بمخصِصه الأعم وهو لا 

يكره اكرام العالم المسلم فالشيعي يحكم باستحباب اكرامه جزماً حتى على القول 

بعدم الانقلاب لما تقدم من شمول دليل يستحب له بلا مخصِص له بل أُخرج 

الحجية بمخصصه الأعم لا يكره لا كل مسلم والمعارض له قد سقط عن  عاميال



 (342........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ه لا يحكم بكراهة أكرامه ولا باستحباب اكرام أكرام العالم المسلم، واما العامي

لا يشمله دليل الاستحباب لوجود مخصِص له ودليل يكره  لأن العالم العامي

لوجود مخصص له لا يكره فيحكم باباحة اكرامه، والفارق في العالم غير المسلم إذ 

ب حكم بكراهة أكرامه لأنه أخص وعلى القول بعدم الانقلاب وقع على الانقلا

التعارض بين دليلي يستحب ويكره في العالم الكافر  فلا يثبت دليل لا على 

الاستحباب ولا على الكراهة بل يحكم عليه بالاباحة كالسني، هذا على فرض 

 عدم التعارض بين المخصِصين.

، لو رود يكره أكرام العالم العاميا وإما على فرض التعارض بينهما، كم

ويستحب اكرام العالم المسلم وهو مخصص لدليل يكره فيما الأول مخصص لدليل 

يمكن الجمع العرفي  -يستحب ويكره –يستحب، مع انه بين نفس الخاصين تناف 

بينهما لكون أحدهما أخص من الآخر فيخصص الأخص الأعم، وإن العالم 

لم الشيعي يستحب أكرامه ويصبح هذان الخاصان بعد يكره اكرامه والمس عاميال

اعمال التخصيص حالها حال المخصصين على الشق الأول إذ  أصبح دليل على 

كراهة أكرام العالم السني ودليل على استحباب اكرام العالم الشيعي، فهذان 

ا غير موضوع الآخر، مخصصان كل منهما يختص بعام غير الآخر وموضوع أحدهم

فيكون حاله حال الشق الأول وإنهما لا  -ي، والعالم الشيعي  العامالعالم -

يستوعبان تمام العام بل كل منهما يخرج قسماً غير ما يخرجه الآخر، فالنتيجة أنه لا 



..................................................(343)الجزء الرابع عشر   

فرق بين القول بالانقلاب وعدمه، وفي غير هذين الموردين يقع تعارض بين العامين 

 قوط الآخر عن الحجية.وإما في غيرهما فيكون أحد العامين حجة لس

واردان في موضوع  –الشق الرابع: أن يكون الخاصين متساويين موضوعاً 

كما لو ورد لا يستحب اكرام العالم الكافر ولا يكره أكرام العالم  -واحد

الكافر، ويفترض إنهما غير متنافيين كما في لا يستحب ولا يكره، وإما لو كان 

يكره فيقع بينهما تعارض بنحو التباين لأنهما بينهما تناف كما لو كانا يستحب و

متساويان موضوعاً فلا يثبت أي تخصيص وعليه فلا بد من افتراض أنهما غير 

متنافيين، كما لا يستحب أكرام العالم الكافر المخصص للعام يستحب أكرام 

العالم، ولا يكره أكرام الكافر المخصص لعام يكره أكرام العالم، وفي هذه الحالة 

 فرق بين القول بالانقلاب وعدمه وذلك لبقاء النسبة كما هي عليه بعد لا

التخصيص إذ الباقي بعد التخصيص هو العالم المسلم ودليل يستحب يدل على 

استحبابه فيما دليل يكره يدل على كراهة أكرامه، وبهذا تكون النتيجة هي 

 التعارض بين العامين على كل حال.

 أكثر الشقوق واحدة على الانقلاب وعدمه، وبهذا يظهر أن النتيجة في

النتيجة الفقهية والاصولية واحدة، نعم قد تختلف النسبة الأصولية كما لو أنقلبت 

الى العموم من وجه والنتيجة هي التعارض والتساقط إذ لا جمع عرفي بين الدليلين 

 كما هو واضح.



 (344........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

كار تثبت وفي بعض الصور التفصيل والتخصيص، ولكن على القول بالان

نتيجة التخصيص لا من أجل نكتة الانقلاب بل من حجية العام الآخر لعدم وجود 

 معارض حجة له.

الصورة الثانية: إذا كان بين العامين تعارض نحو العموم والخصوص من 

كما لو ورد أكرم العالم ويحرم اكرام الفاسق فما بين العالم والفاسق عموم  وجه

 فالشقوق عديدة أهمها ثلاثة:من وجه، وحينما يرد مخصص 

الشق الأول: أن يرد مخصص واحد يخرج مورد افتراق أحد العامين عن 

مدلوله، كما لو ورد لا يحرم أكرام الفاسق الجاهل، وعليه: بناء على الانقلاب 

حيث يصبح يحرم اكرام الفاسق أخص مطلقاً من أكرم العالم، حيث خرج منه 

لفاسق العالم ويكون المقدار الحجة من لا تكرم الفاسق الجاهل بالتخصيص وبقي ا

هو العالم الفاسق وهو أخص من العالم فيخصص أكرم العالم، وهذا من موارد 

القدر المتيقن لانقلاب النسبة فيجمع بتخصيص لا تكرم العالم بالفاسق الجاهل ثم 

يخصص به أكرم العالم، وتصبح النتيجة الفقهية، وجوب أكرام العالم العادل 

 وحرمة اكرام العالم الفاسق وكراهة أكرام الجاهل الفاسق مثلًا.

وعلى القول بعدم الانقلاب فيقع التعارض بين العامين من وجه في مورد 

الاجتماع فيتساقطان، وحينئذٍ لا دليل على حرمة أو وجوب أكرام العالم الفاسق، 

مام مدلوله جزءً منه والعمل بواحد من العامين في مورد الافتراق، لسقوط الثاني بت

بالتخصيص والجزء الآخر وهو مورد الافتراق بالمعارضة ويكون حاله حال 



..................................................(345)الجزء الرابع عشر   

المتعارضين المتباينين من العامين حيث يسقط جزء من أحدهما بالتخصيص والآخر 

بالمعارضة، وبهذا ستكون النتيجة الفقهية بناء على عدم الانقلاب هي وجوب 

كرام العالم الفاسق إذ لا دليل لا على الوجوب ولا أكرام العالم العادل والشك في ا

على الحرمة لسقوطهما بالتعارض، واما الجاهل الفاسق فيحكم بالكراهة 

 للمخصص، وهي نفس النتيجة على الانقلاب.

وهو  –الشق الثاني: ان يرد مخصص بلحاظ مورد الاجتماع بين العامين 

فرض لأحدهما وأخرى وههنا شقان، إذ المخصص تارة ي -العالم الفاسق

يفرض لهما معاً لو كان منافياً لحكمهما معاً أو يرد مخصصان كل واحد لأحد 

 العامين، فالحالات هي:

 الحالة الأولى: أن يكون المخصص لأحدهما فقط.

الحالة الثانية: أن يكون مخصص لكليهما، سواءً أكان واحداً أو متعدداً 

 الحالة الثانية حيث يؤخذ بحجية العامين والنتيجة واحدة على الانقلاب وعدمه، في

في مورد الافتراق لهما لحجية دلالتهما فيه إذ لا معارض ولا مخصص لهما فيه، 

ويسقطان في مورد الاجتماع لا للتعارض بل لورود مخصص لكل منهما سواءً قيل 

 بالانقلاب أو عدمه.

لو ورد وإما إذا كان المخصص لأحدهما لا مخصصان لكل عام مخصص كما 

يكره أكرام العالم الفاسق فهو مخصص لهما أو ورد يستحب أكرام العالم العادل، 

فلو ورد لا يحرم أكرام العالم الفاسق المخصص لدليل يحرم فقط، فأيضاً لا فرق 



 (346........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بين القولين من الانقلاب وعدمه، والنتيجة الفقهية تختلف عن سابقه، فأن العام 

الاجتماع فيؤخذ به لسقوط الآخر المعارض غير المخصَص يكون حجة في مورد 

بالتخصيص في مورد الاجتماع طبقاً للنكتة الثانيةإذا سقط أحد المتعارضين عن 

الحجية كان الآخر حجة لارتفاع المانع من حجيته وهو المعارض الآخر للتقييد أو 

التخصيص أو غيرهما، والمخصص لا يحرم اكرام العالم الفاسق وهو يخرج عن 

يحرم اكرام العالم الفاسق فيكون أكرام العالم حجة في العالم الفاسق فيحكم دليل 

بوجوب أكرام كل عالم حتى الفاسق ويحرم اكرام الفاسق ليس بالعالم عملًا 

بعموم يحرم أكرام الفاسق، وهذا لا يرتبط بالانقلاب وعدمه إذ لا موضوع له، 

ين ولا جمع عرفي فيها، إذ بعد خروج ولو تُعبد بالنسبة فأن النسبة المنقلبة هي التبا

العالم الفاسق فكأن العام المخصَص ورد في اكرام الجاهل الفاسق ابتداءً وهو مباين 

 مع العالم، فتكون النسبة هي التباين بين العامين فلا أثر لانقلاب النسبة.

الشق الثالث: أن يرد مخصصان بلحاظ مورد الافتراق لكلا العامين من وجه 

اظ مورد الافتراق لأحدهما كما في الشق الأول وبعد التخصيص يخرج مورد لا بلح

الافتراق كما لو ورد لا يجب أكرام العالم العادل فأخرج من وجوب أكرام العالم، 

العالم العادل، وورد لا يحرم أكرام الفاسق الجاهل، فأصبح الباقي من العامين من 

فقط فيسقطان فيه، من دون فرق بين  وجه الحجة هو المورد منهما مورد الاجتماع

القول بالانقلاب وعدمه، إذ على الانقلاب فأن النسبة تنقلب الى التساوي فكأن 

العام في مورد الاجتماع فقط، وهذه النسبة المنقلب إليها لا جمع عرفي فيها بل هي 



..................................................(347)الجزء الرابع عشر   

حيث هنا التعارض  -العموم من وجه –أكثر استقراراً من النسبة السابقة 

 واحد مع تنافيهما حكماً فيسقطان في مورد الاجتماع.بموضوع 

 سريان التعارض الى الخاصين أو عدمه

وههنا بحث آخر هو إن الخاصين حجة في مورد الافتراق بمعنى أنهما يبقيان 

على الحجية ويكون التساقط مخصوص في العامين في مورد الاجتماع أو ان 

 مين فيسقط الجميع عن الحجية؟التعارض يسري الى الخاصين كما هو بين العا

عدم سريان التعارض الى الخاصين وقد وقد أختار المحقق النائيني )قده( 

 خالفه السيد الخوئي )قده( فحكم بسقوط الأدلة الأربعة جميعاً.

وقد برهن على ذلك: أن ملاك التعارض في أمثال المقام هو العلم الإجمالي 

وهنا  -الخطأ وعدم المطابقة للواقع ويقصد بالكذب الأعم من –بكذب أحدهما 

لا علم لنا بأن أحد العامين مخالف للواقع لاحتمال أن يكون أحد الخاصين غير 

مطابق للواقع ولو فرض رفع اليد عن أحد الخاصين كان الخاص الآخر حجة 

يخصص به أحد العامين وبعد التخصيص يُخصص العام الآخر وهذا عمل بالأدلة 

فع المعارضة برفع اليد عن أحد العامين حيث يكون الآخر حجة الأربعة، فكما ترت

 –كذلك ترتفع لو رفعت اليد عن أحد الخاصين ويكون حاله حال الصورة الأولى 

حيث يعمل بالأدلة الثلاثة وهنا عامان من وجه وخاصان كل  -الشق الأول

كن أن منهما يخصص أحدهما في مورد افتراقه، وحيث يعلم بأن هذه الأربعة لا يم



 (348........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

تكون صادرة جداً ومطابقة للواقع للزوم التعارض فلا بد من أن يكون أحدها كذباً 

 بأحد العامين لكفاية كذب أحد الخاصين، فالتكاذب غير متعين، وبهذا ينولا يتع

تكون أطراف العلم الإجمالي أربعة وليست أثنين، وملاك دخول طرف في 

الكذب والاطراف أحد الأدلة الأربعة، التعارض أن يكون طرفاً للعلم الأجمالي ب

ببرهان أنه لو فرض كذب أحد الخاصين لم يكن من ثمة تعارض بين الأدلة وكذا لو 

فرض كذب أحد العامين لم يكن من ثمة تعارض وبهذا يكون علمنا الإجمالي 

بعدم صدور أحد الأربعة، فالاطراف الأربعة كلها داخلة في التعارض لدوران 

ي بينها جميعاً )الأربعة( فإذا قيل بالتساقط تسقط الجميع وإذا قيل العلم الإجمال

بالترجيح فلا بد من ملاحظة الترجيح بين الأدلة الأربعة وطرح أحدهما والأخذ 

 .(1)بالثلاثة الباقية وإذا قيل بالتخيير يختار واحد ويطرحه منها ويؤخذ بالباقي

 وحلًا وهذا البيان غير تام: وذلك للإيراد عليه نقضاً

أما النقض: أولًا: أنه لو تم لزم أن يحكم به في موارد لا يلتزم به قائله كما لو 

ورد مخصصان كل منهما يخصص أحد الدليلين المتعارضين بنحو يبقى التعارض 

بينهما على حاله بعد التخصيص أيضاً كما إذا كان موضوع الخاصين واحداً على 

ت السابقة، فأنه لا إشكال في إعمال ما تقدمت الإشارة الى حكمه في الحالا

المخصص وايقاع التعارض بين العامين والحكم فيهما بالتخيير أو الترجيح بلا فرق 

                                                           

  401 - 400مصباح الأصول ص (1)



..................................................(349)الجزء الرابع عشر   

بين أنقلاب النسبة وعدمه، مع أنه بناء على ما ذكر في بيان هذا القائل أنه لا بد من 

ا بحيث لو حدهاً للعلم إجمالًا بعدم صدور أايقاع المعارضة بين الأدلة الأربعة جميع

 تعين لارتفع التعارض المستقر.

فهذا نقض لأنه أعمل المخصصين وأسقط العامين عن الحجية، مع أن لازم 

جميعها للعلم كلامه أن يقول بدخول الخاصين في دائرة المعارضة وسقوط 

 ا.الإجمالي بكذب أحده

يعقل ثانياً: أيضاً يرد عليه نقض آخر: )حاصله( أن هذا النحو من التعارض 

في الادلة القطعية كما لو كان العامان من وجه قطعيان، بحيث يسأل الراوي الإمام 

اك فأن بتني سابقاً أو بخلاف ما أخبرني أ)عليه السلام( أنك تخبرني بخلاف ما أخبر

صدور أخبار متنافية عن المعصومين واقع وله مناشئ تقدمت في أسباب نشوء 

أحد الراويين فقد يكونان صادقين وما أخبرا  التعارض وهنا لا معنى للقول بكذب

به صادر عن المعصوم )عليه السلام( وبهذا يعقل صدور عامين وصدور خاصين 

قطعيي السند فلا علم بكذب أحد الأدلة الأربعة كي يقال بأن دائرة المعارضة 

رباعية، ومع صدورها كذلك فأن مركز التعارض حينئذٍ هو الظهور لا السند، ولا 

لوقوعه بين الخاصين لكونهما قطعيين وصريحين وبهذا ينحصر العلم  معنى

الاجمالي بكذب أحد الظهورات بالعلم الاجمالي بكذب أحد الظهورين العامين 

من وجه، والبيان المتقدم لا يتم في هذه الحالة قطعية صدور الجميع لأن المعارضة 

هي معارضة ثنائية وليست في هذه الحالة أنحصرت بين الظهورين للعامين من وجه ف



 (350........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

رباعية، يعلم بأن أحد الدلالتين للعامين كذب وغير مطابق للواقع فدائرة التعارض 

خصوص العامين من وجه، وإذا ثبت هذا في الأدلةالقطعية ثبت وإن كانت الأدلة 

ظنية السند بحيث تكون المعارضة ثنائية أيضاً لإمكان صدور السند الظني ومطابقته 

تمام الأدلة الأربعة بحيث لا يعلم بكذب أحدها في العامين المتعارضين للواقع في 

 بنحو التباين فضلًا من تعارضهما بنحو العموم من وجه.

وهذا نقض أو منبه، اما كونه نقضاً لأنه لا يتم إلا في الأدلة الأربعة الظنية 

 الصدور لا في القطعية الصدور.

لو كان الصدور قطعياً فمركز التعارض ومنبه الى أن أصل البرهان غير تام إذ 

في العامين فقط، وإن الراوي حينما يروي فالنتيجة أيضاً كذلك لأن الراوي يشهد 

بين العامين لا بين الأدلة الأربعة فجميع الرواة الأربعة  -التعارض –بهذه الحقيقة 

 يخبرون عن هذه النتيجة فهذا منبه.

اض هذا النوع من التعارض بين ويمكن صياغة هذا النقض بأنه يمكن افتر

الأدلة القطعية الصدور التي لا يوجد فيها غير الظهورات المتعارضة، بحيث يعلم 

اجمالًا بعدم جدية أحد هذه الظهورات وهذا العلم الإجمالي منحل بالعلم 

التفصيلي بعدم جدية صدور أحد العامين من وجه للتعارض بينهما على كل تقدير 

ب النسبة أو بعدمها فلا يبقى مانع من الأخذ بظهور الخاصين، سواء قبل بانقلا

بمعنى أن التركيز على أفراد الخاص مع تضمن العام لها يجعل الخاص بمنزلة النص 



..................................................(351)الجزء الرابع عشر   

في مدلوله وإن ظهوره الجدي تام في كل واحد من الخاصين وبالتالي فينحصر 

 التعارض بين ظهوري العامين من وجه.

 وهو أن للتعارض بين الأدلة الظنية ملاكان: وثالثاً: وهذا جواب حلي:

الملاك الأول: العلم الإجمالي بكذب أحد السندين بمعنى عدم صدور 

الكلام عن المعصوم )عليه السلام( رأساً وكذب النقل كما لو علم بكذب أحد 

الراويين أو الشاهدين لأن كل منها أمارة حجة في مدلولها الإلتزامي ومع العلم 

كذب أحدهما فأن كل منهما تثبت مدلولها المطابقي وتكذب الأخرى الإجمالي ب

 بمدلولها الالتزامي فيتعارضان ويتساقطان.

الملاك الثاني: أن لا يعلم بكذب أحد الراويين لامكان صدقهما معاً بل 

الدلالتين المنقولتين بهما بينهما تعارض بنحو لا يبقى مدلول ومفاد يمكن الأخذ به 

الى السندين ويخرجهما عن الحجية، باعتبار لغوية بقاء حجية  فيسري التعارض

السند مع سقوط الدلالة وأنه لا معنى للتعبد بسند لا أثر له دلالة فأن حجية السند 

مشروطة بحجية الدلالة بمعنى أن لايكون جعل الحجية فيه لغواً، هذا هو ملاك 

 اللغوية في جعل الحجية للسندين.

لسريان التعارض الى الخاصين على اساس الملاك  فأن كان قصد المستدل

كما يساعد عليه تعبير التقرير حيث عبر بالعلم الإجمالي بكذب  –الأول 

فهذا الملاك للتعارض لو فرض وجوده فلا إشكال في استلزامه سقوط  -أحدهما



 (352........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الأدلة الأربعة جميعاً لوقوع التكاذب بين شهادة الراوي في كل واحد منها مع 

 الراوي في الثلاثة الباقية.شهادة 

وفي المقام فأن العلم الإجمالي بعدم صدور أحدها غير موجود إذ لعل 

الجميع قد صدقوا في النقل وقد صدرت من المعصومين )عليهم السلام( روايات 

متعارضة بالتباين فضلًا عن العموم والخصوص من وجه، فلا علم بأن أحد الرواة 

 مطابقة ما نقله للواقع.قد أخطأ أو كذب بمعنى عدم 

نعم لو فرض وجود علم من الخارج بكذب أحدهما )الاعم من الخطأ وعدم 

المطابقة للواقع( فأن هذا العلم يوجب التعارض والتساقط سواءً أكان تعارض بين 

مفادها أم لا كما لو علم كذب أحد من العام أو الخاص، فأنهما يسقطان عن 

ع ضم هذا العلم فأن كل راوي ينفي ما يرويه الحجية للعلم بكذب أحدهما، وم

الآخر إلا ان مثل هذا العلم عناية زائدة لم تفرض في المسألة، ومجرد فرض 

التعارض بين الظهورات لا يستلزم العلم بكذب أحدها وعدم صدوره لما مر من 

إمكان صدور بيانات متعارضة عن المعصومين )عليهم السلام( ومع فرض وجود 

علم فأن ذلك يقتضي إجمال السند ولو لم يكن تعارض بحسب الدلالة مثل هذا ال

 كما في مورد الخاص والعام الذي علم اجمالًا بكذب أحد السندين.

وبهذا يتبين ان العلم الإجمالي إذا أريد استفادته من نفس التعارض فلا 

وجود له أو لا يوجب التعارض العلم الإجمالي بالكذب، لصدور البيانات 

عارضة منهم )عليهم السلام( وإذا أريد استفادته من خارج فهو يوجب التساقط المت



..................................................(353)الجزء الرابع عشر   

ولكن هذه عناية زائدة خارجة عن الفرض، تجري حتى في غير المتعارضين لوقوع 

التكاذب بينهما بين الشهادتين فتكذب كل منهما الأخرى فيقع التساقط بلا ربط 

 موجود في المقام.بمسألة انقلاب النسبة، فهذا الملاك الأول غير 

وإن كان مقصوده التعارض على اساس الملاك الثاني سريان التعارض الى 

السند بملاك اللغوية التي تنشأ بوجود المعارض في قباله فأيضاً غير موجود، لأن كل 

واحد من الخاصين بلحاظ معارضه العام حجة فعليه لكون مقابله محكوماً عليه 

جية تام في الخاص فيكون مفاده ثابتاً وسنده للخاص لا معارض له ومقتضى الح

 تاماً.

 -اللغوية –الى السندين من ناحية الملاك الثاني  سريان التعارضلولا توهم 

الا ان يقال بأن كل خاص مع عامه وحده فأن مقتضى الحجية للخاص تام وأثره 

، ومفاده ثابت ولكن لو لوحظ الخاص مع مجموع الأدلة الثلاثة في طرف الآخر

وهي العام المقابل لهذا الخاص والعام الآخر ومخصصه، وقع التعارض بين الخاص 

ومجموع هذه الأدلة الثلاثة ولو تعارض بلحاظ مورد الاجتماع إذ لا بد اما ان يكون 

أحد العامين ليس بحجة في مورد الاجتماع، وإما ان يكون أحد الخاصين غير مطابق 

مختصاً بموارد افتراقه عن الآخر والعام الأول  للواقع فيكون لا محالة ذاك العام

المخصص حجة في مورد اجتماعه فيكون كل خاص معارضاً مع مجموع الأدلة 

الثلاثة أو قل إن مجموع المعارضات هي هذا الخاص مع عامه وذاك الخاص مع عامه 

 وما بين العامين وهذه المعارضات لا جمع عرفي فيها والانتهاء الى حجية بل فيها



 (354........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

اجمال لا محالة اما في موارد الاجتماع أو في أحد موردي الافتراق ولا بد ان ترتفع 

الحجية فيقع التعارض بهذا الملاك ويسري الى حجية الخاصين بهذا الملاك بعد 

 ملاحظة الخاص الآخر مع عامه وضمه إليه فيقع اجمال في الحجية بين الخاصين.

رضة غير مستقرة في ما نحن فيه : إن هذه المعاوالجواب عن هذا التوهم

لوضوح ان كل خاص مع عامه فهو مقدم عليه بالقرينية، والمقدم على أحد اجزاء 

المجموع مقدم على المجموع فلا يعقل ان يكون معارضاً له أو معه، والسر في ذلك: 

توجد ثلاث  أن هنا لا يوجد تعارض مستحكم بين الاطراف الاربعة وإنما

ا بين طرفين، المعارضة بين كل خاص وعامه وهي فيهمعارضات كل واحدة 

معارضة غير مستقرة، ومعارضة بين العامين من وجه وهي معارضة مستقرة فقط 

سواء قبل بانقلاب النسبة أو بعدمها، أما على العدم فواضح، واما على الانقلاب 

بة فأنه لا وجه لملاحظة تخصيص أحد العامين بمخصصه قبل الآخر حتى تصبح النس

 هي العموم المطلق فأن ذلك ترجيح بلا مرجح.

وقد يدعى أن كلا من العامين يعارض مجموع دليلين هما المخصص والعام 

الآخر لأنهما بمجموعهما يستوعبان تمام مدلول العام فيكون نظير استيعاب 

 المخصصات لتمام مدلول العام.

اب المخصصات : إن هذا قياس مع الفارق، إذ في مورد استيعوالجواب عنه

فأن المعارضة تسري الى الخاصين إذ لا يمكن العمل بهما معاً للتنافي والتعارض مع 

العام ولا بأحدهما لأنه ترجيح بلا مرجح، أو قل أن مجموعها معارض للعام 



..................................................(355)الجزء الرابع عشر   

وليس بمخصص لأنه يشترط في المخصص أن يكون أضيق من العام، ومجموعها 

، ولحاظ أحدهما وإن كان مخصصاً ولكن مساوٍ مع العام وليس بأضيق فيتعارضان

لا ترجيح لاعمال أحد الخاصين قبل الآخر فتسري المعارضة الى الخاصين فيسقطان 

بخلاف محل الكلام إذ كلاهما يمكن أن يكون حجة باعتبار أنه مقدم على عامة 

ويبقى النفي بين العامين في مورد الاجتماع لبقاء نفس النسبة من العموم من وجه 

ن موجوداً بناء على عدم الانقلاب، لا أن الخاصين يسري اليهما التعارض وكا

 فيكون أحدهما ليس بحجة، فالقياس مع الفارق.

: أن اعمال التخصيصين معاً على مقتضى الصناعة، باعتبار قد يدعى

سقوط العامين في مورد الاجتماع بالمعارضة وسقوط كل منهما في مورد الافتراق 

بقى لسنديهما، من حجية للّغوية، إلا إن هنا نكتة أخرى وهي بالتخصيص، فلا ي

أن قواعد الجمع العرفي إنما تكون لأجل علاج التعارض غير المستقر بالجمع بين 

الأدلة بحيث يعمل بكلا الدليلين فلا تسقط عن الحجية، وإما فيما لزم من اعمالها 

ذه المسألة لا يحكم الغاء أحد الدليلين رأساً فلا تعمل إذ العرف في مثل ه

بالتخصيص لأنه ينتهي الى طرح أحد الطرفين، والمقام ينتهي الى طرح العامين عن 

الحجية في مورد الاجتماع للتعارض وفي غيره بالتخصيص يسقطان وتسري 

 المعارضة الى السند فيكون جعله لغواً.

ار ما هو : أولًا: ان التخصيص انما ينتهي الى الجمع بمقدهذا الكلام غير تام

مربوط بالتخصيص لا بمقدار ما هو مربوط بعام آخر يكون معارضاً لهذا 



 (356........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

المخصَص، وهما كل خاص مع عامه يلزم الجمع لا الطرح من ناحية هذه 

المعارضة، وكل عام في مورد افتراقه حجة وإنما يسقط عن الحجية لمعارض آخر 

ذا، ومن حيث أجنبي، ونكتة التخصيص لا يشترط فيها الجمع بأكثر من ه

المعارضة الأولى بين الخاص وعامه لا بأس لا من حيث معارضة أخرى، إذ مجموع 

الأدلة معارضة أخرى بين العام والعام الآخر غير مربوط بالمعارضة بين الخاص 

 والعام التي فيها جمع عرفي.

وثانياً: أن هذه النكتة لا موجب لها، إذ هي لا تختلف عن كلام الاحسائي 

وإلا لتمت تلك القاعدة مع إنها غير تام،  -ع مهما أمكن أولى من الطرحالجم –

وإنما نكتة التخصيص هي لقرينة )شخصية كانت أو نوعية( وهي مرتبطة بمقام 

الكشف عن مراد المتكلم أو تفسير مراده وهذا محفوظ سواءً كان للعام معارض 

من وجه وإما  أوجب سقوطه عن الحجية أو لا فمركز التعارض بين العامين

 الخاصان خارجان عن نكتة المعارضة والخاص بلحاظ عامه يكون قرينة عليه.

وإنما يطبق التخصيص على المخصصات المستوعبة لتمام مدلول العام الواحد 

باعتبار عدم  تمامية المقتضى فيها لعدم صلاحية مجموعها للكشف عن المراد من 

 رجيحه على غيره بلا مرجح.العام، وبعضها وإن كان صالحاً الا ان ت

وعلى هذا لو فرض صدور الأدلة الأربعة في مجلس واحد متصلًا كان كل 

من الخاصين تام الاقتضاء في الكشف عن المراد من العام المتصل به وينحصر 

التعارض والاجمال في العامين فقط، يكون حاله حال ما لم تنعقد دلالة تصورية 



..................................................(357)الجزء الرابع عشر   

حاظ مورد الاجتماع فقط، كما لو قُيد المدخول للأداة من أول الأمر للعامين إلا بل

في كل منهما بمورد اجتماعه مع الآخر، فلا تسري المعارضة الى السندين الا بمقدار 

العامين من وجه للعلم في مورد اجتماعهما بكذب أحدهما، وإما سند الخاصين 

 فيبقيان على الحجية.

يسقط العامان في مورد الاجتماع وبهذا يتضح أن الحق مع الميرزا )قده( حيث 

ويؤخذ بالخاصين، وإن مجرد رفع اليد عن أحد الأدلة موجباً لارتفاع التعارض 

المستقر فيما بينهما لا يشكل مقياساً فنياً لسريان التعارض الى جميعها بل لا بد من 

تحديد مركز التعرض في كل منها وتشخيص ما يكون غير مستقر منها لتطبيق قواعد 

 مع العرفي، وما لا يكون مستقراً منهافيطبق عليه الترجيح أو التخيير أو التساقط.الج

ولسهولة  ولها أنحاءالصورة الثالثة: كما لو ورد أكثر من مخصص على عام،

استيعاب حكم هذه الصورة بشقوقها، يفترض ورود مخصصين بأحد الانحاء 

 التالية:

وع متباينين بأن يكون ما النحو الأول: أن يكون المخصصان بحسب الموض

يشمله أحدهما غير ما يشمله الآخر فلا التقاء بينهما وهنا صورتان: صورة يفرض 

فيها عدم استيعابهما لتمام مدلول العام، وصورة أخرى: انهما بمجموعهما 

مستوعبان لتمام مدلول العام، كما إذا ورد لا يجب أكرام العالم العادل، ولا يجب 

اسق الواردان على اكرام كل عالم، والاستيعاب سواء كان حقيقياً اكرام العادل الف



 (358........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أو عرفياً )حُكمياً( كما لو كان العام المخصص بهما لا يبقى من أفراده مقدار معتد 

 به منها بحيث يمكن تخصيص العام بها.

ففي حال استيعابهما يقع التعارض بين العام ومجموعهما لأنهما يلغيان العام 

ة ولا وجه لتخصيص العام بأحدهما ثم ايقاع التعارض بينه وبين فتسقط الثلاث

الخاص الآخر لأن الخاصين على نحو واحد من العام، لكي يقال بأنقلاب النسبة 

بناء على الانقلاب الى التباين ما بين العام المخصص والخاص الآخر إذ بعد خروج 

ص والخاص الآخر مورد العام بالمخصص الأول تصبح النسبة بين العام المخصَ

التباين فأن هذا غير صحيح حتى عند القائل بعدم الانقلاب إذ لا معنى لتقديم 

أحد الخاصين على الآخر فأن هذا ترجيح بلا مرجح فهذا التقديم لأحدهما في 

 مقام إعماله بلا موجب فكل منهما يردان على ذات العام لا على العام المخصَص.

كلا الخاصين يتقدمان على العام تطبيقاً  واما على عدم الاستيعاب فأن

لقاعدة التخصيص بلا فرق بين القول بالانقلاب وعدمه لأن الخاص يبقى خاصاً 

 سواءً قيل بلحاظ ما هو الحجة أو قيل بلحاظ ذات الدليل.

النحو الثاني: أن يكون بين الخاصين عموم من وجه، يلتقيان في مورد كما 

من العلماء ولا يجب أكرام النحوي من العلماء، فما لو ورد لا يجب أكرام الفاسق 

بين العالم النحوي والفاسق عموم من وجه، وهنا صورتان، لأن الخاصين تارة 

يكونان متنافيين وأخرى غير متنافيين، كما لو ورد يستحب أكرام النحوي ويكره 

في  اكرام الفاسق من العلماء الواردان على اكرم كل عالم فالخاصان يتعارضان



..................................................(359)الجزء الرابع عشر   

النحوي الفاسق ومقتضى القاعدة تساقطهما في مورد الاجتماع ويرجع الى عموم 

العام في مورد التساقط لهما حيث يخصص كل من الخاصين في مورد حجيته العام 

لأنه أخص، بلا فرق بين القول بانقلاب النسبة وعدمه، فيخرج من عمومه 

م الفاسق غير النحوي وفي النحوي العادل فيحكم باستحباب اكرامه، ويكره أكرا

الفاسق النحوي يرجع فيه لعموم العام، هذا بناء على انقلاب النسبة وعلى عدم 

انقلابها، فأيضاً النتيجة هي تخصيص العام بكل واحد منهما لأن كل واحد من 

 الخاصين مدلوله أخص من العام بلحاظ مورد أفتراقهما، هذا فيما لو كانا متنافيين.

غير متنافيين، كما في لا يجب أكرام النحوي، ولا يجب أكرام واما لو كانا 

الفاسق من العلماء، يجتمعان في النحوي الفاسق وهما غير متنافيين في مورد 

الاجتماع، فلا تعارض بينهما، فأيضاً لا فرق بين القول بانقلاب النسبة وعدمه 

ن العام العالم حيث يخصص العام بهما معاً كما لو وردا في زمان واحد فيخرج م

النحوي والعالم الفاسق، اما على القول بعدم الانقلاب فواضح لكون كل واحد 

 منهما أخص من العام.

واما على القول بالانقلاب، أيضاً لا بد من اعمالهما معاً في عرض واحد 

ولا مجال للقول بأن أحدهما يخصص العام ثم تلاحظ نسبته مع الخاص الآخر 

العموم من وجه، فلو فرض الخاصان لا تكرم النحوي، ولا  فتنقلب النسبة الى

تكرم الفاسق من العلماء تصبح النسبة بين كل خاص والعام بعد التخصيص 

العموم من وجه فأن النسبة بين لا تكرم الفاسق من العلماء مع أكرم كل عالم 



 (360........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

سق الذي خرج منه النحوي هي العموم من وجه للافتراق بينهما في لا تكرم الفا

النحوي الذي لا يشمله أكرم كل عالم بعد أخراج النحوي، ومورد افتراق الخاص 

عن العام حينما يلحظه مخصَصاً بالخاص، مورد الافتراق هو العالم النحوي 

الفاسق، فهو مشمول لا تكرم الفاسق وغير مشمول لاكرم كل عالم غير النحوي 

لعلماء كما لو ورد أكرم العالم إذا فرض مخصَصاً بالخاص الآخر بغير النحوي من ا

غير النحوي ولا تكرم الفاسق من العلماء حيث النسبة بينهما عموم من وجه 

وذلك لأن الفاسق النحوي مشمول بلا تكرم الفاسق وغير مشمول لـ أكرم العلماء 

لأنه مخصَص بالنحوي، فالخاص هنا أصبح أعم فإذا لوحظت النسبة من العام بعد 

اصين مع الخاص الآخر انقلبت النسبة الى العموم من وجه بعد تخصيصه بأحد الخ

ان كانت نسبة التخصيص، إلا أن هذا بلا موجب لأن نسبة الخاصين الى العام 

على حد واحد ولا معنى لملاحظة أحدهما وكونه مخصصاً للعام قبل الآخر لأنه 

ا يرد على ترجيح بلا مرجح بل كلا الخاصين يردان على ذات العام لا ان أحدهم

ذاته والآخر يرد على ما هو الحجة منه أي العام المخصَص لتنقلب النسبة الى 

 العموم من وجه.

وعلى الانقلاب النسبة هي تخصيص كلا الخاصين العام بلا ملاحظة أحدهما 

أولًا ثم ملاحظة الخاص الآخر، مع العام المخصَص فأنه بلا موجب ولا يذهب 

 ب.إليه حتى القائلين بالانقلا



..................................................(361)الجزء الرابع عشر   

أو يقال بتخصيص العام في مورد الاجتماع بكلا الخاصين لعدم التنافي بينهما 

إذ لا يتنافيان في )النحوي الفاسق( حيث يخرج من العام لأنه مجمع المخصصين ثم 

يلاحظ العام مع كل من الخاصين في مورد الافتراق لتكون النسبة هي العموم من 

يح بلا مرجح لأن الخاص قرينة على العام أيضاً مستلزم لمحذور الترج هوجه، فأن

بتمام مفاده فملاحظة جزء من مفاده في مقام التخصيص قبل جزئه الآخر هو 

 ولا يقبله حتى القائل بالانقلاب. –ترجيح بلا مرجح  –كذلك 

 -أي في عرض واحد –هذا فيما لو كان الخاصان واردين في زمان واحد 

لو صدر أحدهما عن الإمام الباقر )عليه السلام( واما لو كانا مترتبين زماناً، كما 

والآخر عن الإمام الهادي )عليه السلام( أو أن الفقيه قد عثر على مخصص في 

زمان ثم بعد مده عثر على مخصص آخر، ومعنى هذا أن مدلول أحدهما وارد قبل 

 زمان الآخر.

 .شبهة أثارها السيد الخوئي )قده( ثم حاول الأجابة عليهاالوههنا 

: أن الخاص الأول حيث يخصص العام فلا يكون العام حجة الا أما الشبهة

في الباقي من أفراد العام تحت العموم، لانكشاف عدم تعلق الإرادة الجدية من 

العام بالمقدار المشمول له بالخاص، وحين ورود الخاص الآخر تصبح النسبة بين 

 لا محالة. العام المخصَص وبين الخاص الثاني العموم من وجه



 (362........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فلو ورد أولًا لا تكرم النحوي وأخرج من العام أكرم العالم، وأصبح العام 

حجة في العالم غير النحوي ثم ورد الخاص الاخر وهو لا تكرم الفاسق وكان العام 

الحجة العالم غير النحوي والنسبة حينئذ هي العموم من وجه لأن لا تكرم العالم 

كرم العالم غير النحوي لا يشمل الفاسق والعادل الفاسق يشمل النحوي الفاسق وأ

وعليه تكون النسبة العموم من وجه فيجتمعان في الفاسق غير النحوي ويفترق لا 

تكرم عن أكرم كل عالم في النحوي الفاسق ويفترق أكرم في العالم العادل غير 

من النحوي فيشمله أكرم ولا يشمله لا تكرم الفاسق وعليه فالنسبة هي العموم 

وجه وهي نفس النسبة بين المخصصين قبل مجيء المخصص الثاني، والميزان عند 

صاحب الانقلاب هو كون الأخص حجة في أحد الدليلين بلحاظ الآخر فالميزان في 

مقام أخذ النسبة هو ما يكون حجة والعام بعد التخصيص الأول حجة كما ان 

موم من وجه كما بينا آنفاً الخاص الأخر حجة إذ لا معارض له، وتصبح النسبة ع

فيسقط الدليلان في موارد الاجتماع وهو العالم الفاسق غير النحوي للتعارض بناء 

على الانقلاب مع انهم يحكمون بالتخصيص سواءً أكان الخاصان في زمان واحد أو 

مترتبين من حيث الصدور أو الوصول أو سميت لأن النتيجة هي العموم من وجه 

العموم المطلق،  وكذا على عدم الانقلاب لأن الخاص الثاني  وهم يعملون على

 أخص من العام باعتبار لحاظ ذات الدليلين لا بما هما حجة.

ويقال عنها شبهة لأن الفقيه لا يعرف أن المخصصات مترتبة في الصدور أو 

الوصول فالنتيجة تخصيص العام بكلاهما إذا لم يلزم منه الغاء العام حقيقة أو 



..................................................(363)الجزء الرابع عشر   

، ولهذا سميت شبهة إذ لا بد لأصحاب الانقلاب للنسبة أن يجيبوا عنها وقد عرفاً

 تصدى السيد الخوئي )قده( للاجابة عنها.

: ان الأدلة والروايات الصادرة عن المعصومين )عليهم السلام( والجواب

كلها ناظرة الى شريعة واحدة تخبر عن الاحكام المجعولة فيها وأنهم عليهم السلام 

زلة متكلم واحد، كلام أولهم هو كلام آخرهم وكلام آخرهم هو كلام كلهم بمن

أولهم وكلهم ينقلون عن الشريعة التي قام بتبليغها الرسول )صلى الله عليه وآله( 

وعليه فالمخصصان وإن وردا في زمانين من أمامين لكنهما بحكم كلامين صادرين 

من اعمالهما للتخصيص في آن من متكلم واحد ومبينان عن المراد من العام فلا بد 

واحد بلا تقديم لأحدهما على الآخر وبهذا يخصص العام الصادر من أحدهم 

بالخاص الصادر من الآخر ولا وجه له لو لم يكونوا بمنزلة متكلم واحد وعليه 

يكون الخاص الصادر من الصادق )عليه السلام( مثلًا مقارناً مع العام الصادر من 

م(  مثلًا بحسب مقام الثبوت وإن كان متأخراً عنه بحسب مقام الأمير )عليه السلا

الاثبات، وكذا الخاص الصادر من الكاظم )عليه السلام( فكما أن الخاص المتقدم 

زماناً يكشف عن عدم تعلق الإدارة الجدية من لفظ العام بالمقدار المشمول له كذلك 

ية من لفظ العام بالمقدار الخاص الآخر المتأخر يكشف عن عدم تعلق الإرادة الجد

 (1)الذي يكون مشمولًا له الخاص وكلاهما في مرتبة واحدة.

                                                           

  396ص مصباح الأصول (1)



 (364........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

: لكونه ليس جواباً عن هذه الشبهة بل هو جواب عن شبهة ولكنه ليس بتام

 أخرى وقع الخلط بينهما فلا يصلح جواباً عن هذه الشبهة.

هي أن وحاصل هذه الشبهة التي يصلح بيان الخوئي )قده( جواباً عنها: 

الخاص الوارد قبل العام زماناً تكون النسبة بينهما هي العموم والخصوص من وجه 

لا العموم المطلق لأن أفراد الخاص قبل مجيء العام مشمولة للخاص دون العام، 

وهذا هو مورد افتراق الخاص عن العام، كما لو ورد لا تكرم العالم الفاسق ثم 

اص عن العام هو العالم الفاسق لكونه ورد أكرم كل عالم فمورد افتراق الخ

مشمولًا لـ لا تكرم العالم لأنه لم يشرع  بعد وبذلك  تكون النسبة هي العموم من 

 وجه.

: بالالتفات الى النكتة التي بينها السيد الخوئي )قده( وان والجواب عنها

عاً الخطابات كلها ناظرة الى تشريع واحد بمعنى أن الخطاب حين صدوره ليس بمشرَ

أي لم يكن ثابتاً وإنما الآن شرّع، وعليه فالشبهة تستفحل لأن العام يشمل أفراده 

الآن وقبله لا تشريع له والخاص وإنما يشمل مصاديقه فالنسبة هي العموم من وجه 

لا العموم المطلق، والائمة ليسوا مشرعين بل هم مبلغين عن صدور التشريع في 

أي أن العام المتأخر )أكرم كل عالم( بياناً وأما  زمن النبي )صلى الله عليه وآله(

مبينه ومدلوله فهو ثابت من أول الأمر وقبل زمان الخاص، زمان النبي )صلى الله 

عليه وآله( فالأدلة كلها بيانات كاشفة عن مدلولات وأحكام ثابتة في زمان النبي 

كماً والعام )صلى الله عليه وآله( وعليه تكون مصاديق الخاص مشمولة للعام ح



..................................................(365)الجزء الرابع عشر   

ليس تشريعاً من حينه بل هو مشرع قبل ذلك ولكن بيانه تأخر أي الدال متأخر لا 

المدلول الذي هو وجوب أكرام كل عالم الذي هو ثابت من زمان النبي )صلى الله 

عليه وآله( فلا افتراق لمدلول الخاص عن العام لثبوت مدلول العام في زمان 

ن المتقدم يفيد لدفع هذه الشبهة، وان النسبة لا الخاص، وتخصيصه به صحيح فالبيا

تختلف تقدم الخاص عن العام أو تأخر عنه لأنها جميعاً تكشف عن أحكام ثابتة 

 ومشرعة في زمن واحد.

اما الشبهة في محل كلامنا أن جهة الاشكال ان العام لا يبقى حجة بمجيء 

لشرعية تكشف عن المخصص الأول الا في الافراد الباقية، وكون الخطابات ا

أحكام مشرعة في زمان واحد لا يجعل الخاص الثاني حجة قبل وروده بل الحجة 

قبله هي العموم المخصَص بالخاص الأول وهو العالم العادل بعد ورود لا تكرم 

العالم الفاسق وحين مجيء الخاص الثاني لا تكرم النحوي تصبح النسبة هي العموم 

دلولين يحكيان عن زمن واحد لا ربط له من وجه كما هو واضح، وكون الم

بالحجية لأنها من صفات الدال لا المدلول، ومجيء المخصص الأول أسقط مقدار 

من الدال للعام وحين مجيء الخاص الثاني فأنه لا يواجه إلا دال حجة بمقدار العالم 

العادل لا كل عالم فالنسبة تنقلب الى العموم من وجه، فالحجية ثابتة لزمان 

رافع لحجية  -الخاص الأول –الورود لأنها صفه للدال لا للمدلول، والدال 

العام ويصبح حجة فيما عدا الخاص وعند مجيء الثاني لا يجد أمامه إلا دالًا مدلوله 



 (366........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

أعم ولكنه ليس بحجة في تمام مدلوله بل في خصوص العالم العادل فتصبح النسبة 

 العموم من وجه.

الحجة وغير الحجة محفوظ بالعام ونسبة الخاص نعم ذات الدال الأعم من 

معه حتى الثاني هي نسبة العموم المطلق، ولكن صاحب الانقلاب للنسبة يلاحظ 

الدال بما هو حجة لا يلاحظ ذات الدال، فتنقلب النسبة الى العموم من وجه وكأن 

الجواب الوارد هو أكرم العالم العادل ولا تكرم العالم الفاسق، وعلى هذا فأن هذا 

 غير رافع للشبهة لأنها مربوطة بالدال لا بالمدلول.

عن هذه الشبهة ما ذكر في بحث سابق في الأصول  والصحيح في الجواب

العملية، من أن كل حجة حينما تسقط عن الحجية سواءً في الأصول العملية أو 

الأدلة الاجتهادية عند مجيء المخصص أو المقيد، فأن سقوطه عن الحجية ليس 

بل سقوطه عن الحجية في كل زمان  –بمعنى مات  -بمعنى أنه سقط وانتهى، 

متوقف على حجية ذاك الخاص في ذلك الزمان فلو جاء معارض للخاص وأسقطه 

عن الحجية عاد العام حجة من جديد، وهذا يعني أن سقوط العام عن الحجية في 

لأخص في ذلك الزمان كل زمان مربوط بوجود هذا المانع المتقدم عليه في الحجة ا

واما ثبوته في الزمان السابق فأنه لا يكفي ليكون العام ساقطاً عن الحجية في الزمان 

الثاني، فالعام في كل زمان تسقط حجية بحجة أخص في هذا الزمان لا في الزمان 

 السابق بحيث لو ابتلى بمعارض في الزمان السابق عاد العام حجة في الزمان السابق.



..................................................(367)الجزء الرابع عشر   

الاساس يعرف: أن تخصيص العام في زمان ورود الخاص الثاني  وعلى هذا

بالنسبة الى كل من المخصصين موقوف على حجية ذلك المخصِص في ذلك الزمان، 

ولا تجدي حجيته في زمان أسبق، ومن الواضح أن حجية كل واحد من 

المخصصين في زمان صدور الخاص الثاني في رتبة واحدة مع فارق غير مؤثر هو 

أحدى الحجتين بقائية وهي الخاص الأول والأخرى حدوثية وهي الخاص كون 

الثاني وتخصيص العام بأحدهما قبل الأخرى ترجيح بلا مرجح، فظهر أنه لا فرق 

بين تعاصر الخاصين أو ترتبهما، فالاعتبار لحجية هذا الزمان لا الزمان السابق 

لمخصصان في عرض فترتفع حجية العام بكل من المخصصين في هذا الزمان وا

واحد لا طولية بينهما حدوثاً للخاص الثاني وبقاء للخاص الأول فهما في عرض 

خرى ولو لم يردا واحد ولا وجه لأن يلحظ في هذا الزمان أحدى الحجتين قبل الأ

لو وردا في زمان واحد وسنخ هذا الجواب قد تقدم في بحوث العلم  امعاً والأولى م

قاة حيث ان الأصل في الطرف غير الملاقى يعود بعد سقوط الإجمالي في مسألة الملا

 معارضه وهو الطرف المشترك الملاقى عند حدوث علم إجمالي طولي.

مقرر البحوث: أنه بالامكان تصحيح ماذكره  هذا وقد علق السيد الهاشمي

السيد الخوئي )قده( من الجواب عن الشبهة، بأن ما ذكره من تقريبات لانقلاب 

لتي منها أن الميزان في باب الانقلاب ملاحظة النسبة بين الأدلة بما هي النسبة وا

حجة، فالمخصِص حينما يرد على أحد المتعارضين حيث يُسقط من حجيته بمقدار 

أفراد الخاص أي أن حجيته بمقدار الباقي، ومع ملاحظته مع معارضة العام الآخر 



 (368........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ائلون بالانقلاب بهذا بملاحظة تنقلب النسبة الى العموم المطلق، فإذا إلتزم الق

النسبة بين الأدلة بما هي حجة فالاشكال محكم ووارد عليهم ولا حل إلا بما قدمه 

 السيد الشهيد )قده(.

وإن كان مبناهم غير ذلك كما هو المظنون بل المقطوع به استناداً الى بعض 

باين، كما تطبيقاتهم الفقهية، وحاصله: لو فرض ورود دليلين متعارضين بنحو الت

في أكرم كل عالم ولا يجب أكرام العالم، ثم ورد لأحدهما معارض بنحو العموم 

من وجه كما لو كان يستحب اكرام الفاسق أو يكره أكرام الفاسق الذي نسبته مع 

أي منهما هي العموم من وجه كما هو واضح فيتعارضان في مورد العالم الفاسق، 

أكرم ولا يجب وبعد التساقط يرجع الى دليل  فأما ان يوقعوا التعارض بين دليلي

يكره أكرام الفاسق للعالم والجاهل، أو يوقعون التعارض بين الأدلة الثلاثة في مادة 

الاجتماع التعارض بين دليل أكرم من جهة وبين دليلي لا يجب، ويكره من جهة 

دتي الافتراق أخرى في العالم الفاسق فتسقط الأدلة الثلاثة في مادة الإجتماع وفي ما

يتعارضان ويتساقطان ويبقى ليكره أكرام الفاسق حجة في الفاسق الجاهل وإما في 

الفاسق العالم فقد سقط بالمعارضة فيرجع فيه وفي سائر العلماء العدول الى 

الأصول العملية فهم لا يحكمون بوقوع التعارض بين دليلي أكرم العالم ويكره 

تساقط في مادة الاجتماع تنقلب النسبة بين أكرم أكرام الفاسق وبعد التعارض وال

ولا يجب الى العموم من وجه مع أن لازم النكتة التي ذكروها تنقلب النسبة بين 

أكرم ولا يجب الى العموم والخصوص المطلق، إذ بعد تساقط دليلي أكرم ويكره في 



..................................................(369)الجزء الرابع عشر   

ادل وهو لم يبق من دليل أكرم إلا العالم الع -العالم الفاسق –مورد الاجتماع 

أخص من معارضه، لا يجب فيخصص بأكرم العالم لأن المقدار الحجة منه هو 

العالم العادل فيخصص به العام الآخر، فهذا منبه الى أن التقريب الصحيح 

لأنقلاب النسبة عندهم ليس ملاحظة الحجة بما هي حجة، بل مبناهم أحد 

الفواصل الزمنية بين الأدلة  التقريبات الأخرى كما لو كان مبناهم بأن الشارع الغي

فتلحظ الأدلة مجتمعة في الزمان كما لو صدرت في مجلس واحد فالمخصص يخصص 

أحدهما فيكشف أن المراد من المخصَص هو الباقي وهو أخص من العام الآخر 

فتكون النتيجة الفقهية هكذا العالم الفاسق لا يجب اكرامه بلا إشكال ويخصص 

خصَص كما لو كان مخصصه متصلًا فلا ينعقد له دلالة إلا العام الأخر بالعام الم

 بمقدار العالم العادل وهو أخص من لا يجب فيخصصه.

فأن كان هذا هو مبناهم وإن كان تقدم الاشكال عليه من قبل السيد الشهيد 

)قده( فعلى هذا المبنى يكون جواب السيد الخوئي )قده( صحيح ومقبول لأن 

ل واحد وذات حكم واحد فلا بد ان تلحظ مجتمعة في زمان الأدلة تكون بمثابة دلي

واحد فلا تقديم لأحد الخاصين على الآخر فالعام أكرم العالم يخصص بكل واحد 

من لا تكرم النحوي ولا تكرم الفاسق، فهو يُخصَص بكلا العنوانين، فالقائلون 

ام وجواب بالانقلاب أن بنوا على ملاحظة الحجج لا بما هي دلالات فالاشكال ت

الخوئي ليس بتام، وإن كان مبناهم للانقلاب ملاحظة الأدلة مجتمعة في مجلس 

واحد وإلغاء الفواصل الزمانية في مقام اقتناص القرينة والكشف عن المراد وبذلك 



 (370........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

تكون أية قرينة في حال إلغاء رافعة للحجية فالخاص المتاخر والمتقدم كانا في مجلس 

صصين بكلا العنوانين من العام حيث يتعامل مع العام أو لم يكونا فهما مخ

المخصص المتصل من حيث الحجية لا من حيث الظهور والكشف عن المراد 

الجدي، وعلى هذا فالجواب عن ما ذكره السيد الخوئي ليس بتام لأن الميزان هو ما 

م يكشف عن المراد الجدي ولو بالقرينة المنفصلة ويعين ما هو المراد الجدي من العا

 وهو ما عدا الخاص كما لو كان في مجلس واحد.

وعلى هذا فالجواب الذي ذكره السيد الشهيد ليس بتام مطلقاً بل هو تام 

على مبنى الانقلاب بملاحظة الحجج لا مطلق مبنى الانقلاب كمبنى الغاء 

 الفواصل الزمنية بين الأدلة.

صوص المطلق كما : ما لو كان بين الخاصين نسبة العموم والخالنحو الثالث

لو كان العام أكرم كل شاعر وورد لا تكرم الشاعر الكذاب ولا تكرم الشاعر 

الفاسق فالنسبة بين موضوعي الخاصين هي العموم المطلق إذ كل كذاب فاسق 

وليس كل فاسق كذاب، فهل تنقلب النسبة أو لا تنقلب؟ وفي هذا النحو من 

الأخص منفصلًا عن العام وأخرى التعارض تارة يفرض ورود أحد الخاصين وهو 

 يفرض اتصاله بالعام.

أما الفرض الأول: فالحكم هو تخصيص العام بكلا الخاصين سواءً أكان 

بينهما تناف او لا وسواء قيل بانقلاب النسبة أم لا، لما تقدم من انه لا وجه 

لملاحظة أحد الخاصين في مقام التخصيص قبل الآخر ولا تنقلب الى العموم من 



..................................................(371)الجزء الرابع عشر   

جه كما لو خُصِص العام بأخص الخاصين فأصبح أكرم كل شاعر غير كذاب و

ونسبته مع الشاعر الفاسق عموم من وجه لأن الفاسق يشمل الكذاب بينما الشاعر 

غير الكذاب لا يشمل الكذاب، فأصبح أعم الخاصين بينه وبين العام المخصَص 

مر من أن هذا ترجيح بلا اشتراك، الا ان هذا لا يقبله صاحب انقلاب النسبة، لما 

 مرجح.

واما الفرض الثاني: ففيه صورتان إذ تارة: لا يكون العام المخصص قد ورد 

في دليل آخر مجرداً عن مخصصه المتصل، وأخرى: يكون كذلك، ففي الصورة 

وورد في دليل  –الأولى: كما لو ورد أكرم كل شاعر ولا تكرم الكذاب منهم 

فلا بد من معاملة العام المخصَص  -ر الفاسقلا يجب أكرام الشاع –منفصل 

بالمتصل وهو أكرم كل شاعر غير كاذب والنسبة بينه وبين الخاص المنفصل لا تكرم 

الشاعر الفاسق هي العموم من وجه لأن الشاعر الفاسق يشمل الكاذب، بينما 

أكرم كل شاعر غير كاذب لا يشمل الكاذب فأصبح أعم الخاصين فيه أشتراك مع 

م المخصَص بأخص الخاصين وهو الشاعر الفاسق غير الكاذب فلا موضوع العا

لانقلاب النسبة لأن اتصال المخصص يمنع من انعقاد ظهور العام إلا في خصوص 

ماعدا الخاص، وهو الشاعر غير الكاذب ونسبته مع الخاص الأعم الشاعر الفاسق 

لا موضوع  العموم من وجه بين نفس الظهورين فضلًا عن الحجتين ولهذا

للانقلاب، إلا أن هذا لا يقبله القائل بالانقلاب كما لا يقبل تخصيص العام بأحد 

الخاصين بينهما عموم مطلق ثم تنقلب النسبة مع الآخر لما تقدم من عدم الترجيح 



 (372........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لأحدهما على الآخر فلا موجب التقديم أحدهما لا في المخصصين العرضيين ولا 

العام بكليهما على الانقلاب هذا إذا لم يكن بين  في الطوليين، وكذا في تخصيص

 الخاصين تناف.

إما لو كان بين الخاصين تناف كما لو كانا يكره ولا يجب وحينئذٍ لا بد من 

تخصيص أحدهما بالآخر إذ لابد من تخصيص أيضاً للخاص الأعم بالخاص 

الانقلاب لا الأخص هنا تختلف النتيجة بين القول بالانقلاب والقول بعدمه، فعلى 

بد من ان يقال بالتخصيص وعلى العدم يقال بوقوع التعارض بين الخاص المنفصل 

وبين العام المخصَص إذ هو ليس بعام في مدلوله مع عموم مدلول أعم الخاصين 

بعد اتصال الخاص الأخص به منع عن  لنسبة بينهما عموم من وجه، إذ تكون ا

ص الأعم في مورد الاجتماع ويتساقطان أصل ظهوره في العموم فيتعارض مع الخا

وإن كان أخص الخاصين أيضاً يخصص أعم الخاصين بالنسبة الى الشاعر الفاسق 

الكاذب ويجعله مختصاً بخصوص الشاعر الفاسق غير الكاذب الا انه تخصيص 

بلحاظ الحجية لا بلحاظ مدلوله إذ مدلول الخاص الأعم باق على كونه على نسبة 

مع العام المخصَص، بخلافه على الانقلاب إذ عليه الخاص الأعم العموم من وجه 

يخصص العام المخصَص وأصبح أخص مطلقاً منه لأن ما خصص العام مخصص 

لهذا الخاص الأعم بلحاظ التنافي بينهما لأن ما خصص العام قد منع عن أصل 

هو انعقاد ظهوره بلحاظ الشاعر الكاذب فدل على حرمة إكرام الشاعر الكاذب و

أخص من دليل يكره أكرام الشاعر الفاسق ويُخرج منه الشاعر الفاسق بالكذب 



..................................................(373)الجزء الرابع عشر   

ويبقى الشاعر الفاسق بغير الكذب وهو أخص من أكرم الشاعر غير الكاذب وهي 

نسبة العموم والخصوص المطلق فتنقلب النسبة ويخصَص العام المخصَص بهذا 

 الخاص الأعم.

تخصيص بغير محله لأن الأخصية واما على القول بعدم الانقلاب هذا ال

بلحاظ ما هو حجة من اعم الخاصين وإما بلحاظ مدلوله فالنسبة باقية على العموم 

من وجه مع العام المخصَص، والخاص المتصل يُسقط حجية الخاص الاعم في 

مورد الكاذب لا أنه يرفع أصل دلالته لأنه منفصل عنه لا متصل فتبقى النسبة 

 الدلالتين على حالها.العموم من وجه بين 

وهذا أحد موارد الفرق بين القولين وقد ظهر مما سبق موردان آخران 

نسبة يختلف عن عدم الانقلاب هما، مورد العامين المتباينين إذا ورد اللإنقلاب 

مخصص لأحدهما فعلى الانقلاب تنقلب الى العموم المطلق، ويبقى على التباين في 

ا في الشق الأول من الصورة الثانية المتقدمة فيما كان موردها بناء على العدم، وكذ

بين العامين عموم من وجه وورد مخصص لأحدهما في مورد افتراقه عن الآخر 

فيخرجه الى الاخصية بعد أن كانت العموم من وجه، ويمكن درج ما ذكر من 

العامان بنسبة العموم من وجه مع ورود مخصص  -الفرق في هذه الصورة الثانية 

 . -لأحدهما في مورد الافتراق

وإن كان أجيب عنها في ما تقدم من الغاء الفواصل  وههنا شبهة قد ترد

الزمانية، وهي لو كان الخاص الأعم متصلًا مع العام فأنه لا إشكال في تخصيص 



 (374........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العام بكلا الخاصين لا أنه يخصص بالأول ثم تلحظ النسبة بينه وبين الخاص 

لا يحكم بنفس الحكم بناء على ما يقال: بأن ما كان على الثاني، فكيف إذا أنفصل 

تقدير اتصاله قرينة رافعاً للظهور كان على تقدير انفصاله رافعاً للحجية، إن 

يخصص العام بكلا المخصصين لأن الخاص الأعم إذا ورد متصلًا كان مخصصاً 

 للعام أيضاً في عرض المخصص الآخر.

ن يكون محفوظاً في حالتي الاتصال : أن طرف الاضافة ينبغي اوالجواب

الذي لو كان المخصص متصلًا به كان  -والانفصال فلابد ان يبقى ذلك الظهور 

على حاله حين الانفصال ليتقدم عليه في الحجية، وفي المقام لو كان  -رافعاً له 

أعم الخاصين متصلًا مع العام أيضاً كان معارضاً مع ذات العام كما أن الخاص 

ث مصب المخصصين هو ذات العام لا العام المخصَص لأن المخصصين كذلك حي

نسبتهما الى العام على حد سواء ولكنه على تقدير انفصاله يكون معارضاً مع العام 

الذي لا ينعقد له ظهور تصديقي إلا بمقدار  -العام المخصص بالمتصل  -الحجة 

من وجه، فما هو طرف ما عدا الخاص وتكون نسبته الى المخصص المنفصل عموماً 

المعارضة على فرض الاتصال غير ما هو طرف المعارضة على فرض الانفصال فلا 

مورد للقاعدة فيما نحن فيه، لأنها انما تصدق في حال كون طرف المعارضة لما هو 

 المرشح للقرينيه واحداً في فرض الاتصال والانفصال.

التعارض بين الخاص إذن بناء على الانكار لانقلاب النسبة سوف يبقى 

 الأعم وبين العام المخصَص بأخص الخاصين على حاله.



..................................................(375)الجزء الرابع عشر   

كما لو فرض أن يكون العام المخصَص قد ورد في دليل آخر مجرداً  بقيت حالة

عن متصله، كما لو ورد أكرم الشاعر الا الكاذب، عام متصل بمخصصه وخاص 

بنفس مفاد العام منفصل يكره اكرام الشاعر الفاسق، وورد في دليل منفصل عام 

 المخصَص ولكن بدليل منفصل أكرم كل شاعر.

هنا النسبة بين العام المخصَص بالمتصل والمخصص المنفصل )أعم الخاصين( 

هي العموم من وجه لا تقديم لأحدهما على الآخر فيتعارضان في مورد الاجتماع 

جد عام فوقاني ويتساقطان وتمتاز هذه الحالة عن سابقتها في مورد الاجتماع وأنه يو

 هل يمكن الرجوع اليه بعد التعارض والتساقط أو لا؟

ذهب المحقق النائيني )قده( الى الثاني مدعياً في بيانين يظهر من أحد 

التقريرات لبحثه، الأول منهما: ما لم يشر إليه صاحب البحوث )قده(، بأنه لا 

 مورد التعارض في –أكرم كل شاعر  –يمكن الرجوع الى العام الذي لا مخصص له 

بين الخاصين كما في يحرم اكرام الشاعر الكاذب، ويكره أكرام الشاعر الفاسق ولا 

في مورد عدم التعارض بينهما، كما في لا يجب، ويكره أكرام الشاعر الفاسق قال: 

يخصص العام المتصل به المخصص فضلًا عن ذلك العام المجرد عنه، إذ في مورد 

، فأن النسبة بين العام المخصَص والخاص الأعم هي عدم التعارض بين الخاصين

العموم من وجه حتى عند القائلين بالانقلاب، حيث يجتمعان في مورد الشاعر 

الفاسق غير الكاذب، فإذا تساقطا رجع لعام أكرم الذي هو مجرد عن المخصص 

لأنه عام فوقاني وهو أعم من كلا المتعارضين، الخاص الأعم الشاعر الفاسق 



 (376........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

لعام المخصَص بالمتصل وهو الشاعر غير الكاذب إذ كلاهما تحته وهما متعارضان وا

بنحو العموم من وجه فإذا تساقطا في مورد الاجتماع رجع إليه ليحكم بوجوب 

 أكرام الشاعر الفاسق بغير الكذب، والميرزا لم يقبل الرجوع اليه.

العام المتصل البيان الأول: الذي لم يذكره السيد الشهيد )قده( هو أن 

بالمخصص بعد ان تقيد موضوعه، وأصبح الشاعر غير الكاذب فعلم ان موضوع 

العام المستقل أكرم كل شاعر مقيد بنقيض عنوان الخاص بقرينة أن العام الأول ورد 

فيه هذا القيد )غير الكاذب( فأصبح العام الآخر ثبوتاً بأن مدلوله الجدي هو الشاعر 

نسبته مع الخاص الأعم هي العموم من وجه فكلا العامين المقيد )بغير الكاذب( و

حالهما واحد، وبهذا يسقط العام المستقل مع الخاص الأعم في مورد الاجتماع كما 

 يسقط العام الأول المتصل به الخاص الأخص.

واضح الضعف ذلك لأن الميزان ملاحظة ذات الدلالة لا الحجة  وهذا البيان

ضين مع ذات مدلول العام المستقل هي نسبة التخصيص منها ونسبة كل من المتعار

لكون كل منهما أخص منه، فهو بدلالته يشمل الشاعر الفاسق وغيره ويشمل 

الشاعر غير الكاذب وغيره وملاحظة أحدهما دون الآخر أو قبله ترجيح بلا مرجح 

 لأن نسبة كل منهما الى العام المستقل واحدة ويكون حاله حال سائر التخصيصات

التي بينها أحد النسب من العموم من وجه أو العموم المطلق أو التباين وكلها 

 –العام المخصَص بأخص الخاصين  –أخص من العام الفوقاني، وجعل الخاص 

 قرينة على العام المستقل بلا أولوية له عن التخصيص بالآخر وهو الخاص الأعم.



..................................................(377)الجزء الرابع عشر   

اً فيه أن أعم الخاصين يدخل البيان الثاني: ما ذكره في أجود التقريرات مدعي

ميدان المعارضة في مورد الاجتماع مع أعم العامين ولا يكون مخصِصاً لأنه انما 

يصلح للمخصصية أن لم يكن مبتلى بالمعارض،  والمفروض ابتلائه بما يعارضه 

 .(1)العام المخصَص بالمتصل فلا يمكن أن يخصص أعم العامين

ام المستقل لو لم يكن مبتلى بالمعارض أن أعم الخاصين يمكن ان يخصص الع

ولو بنحو العموم من وجه مع العام المخصَص بالمتصل فيكره أكرام الشاعر الفاسق 

شاعر من وهو أكرم كل  -أعم العامين –تقل غير صالح لأن يخصص العام المس

جهة ابتلائه بالمعارض، وهو أكرم كل شاعر الا الكاذب، فلا يمكن أن يخصص 

قل، وما لا يكون مخصصاً للعام فأإن سقوطه لا يجعل العام مرجعاً العام المست

فوقانياً وإنما يكون مرجعاً حين سقوط ما يكون مخصصاً له والأمر ليس كذلك 

 لابتلائه بمعارضه العام المتصل ولو بالعموم من وجه.

، لأن عدم كون أعم الخاصين مخصصاً بالفعل لا وهذا البيان أيضاً ضعيف

ع الى العام أكرم كل شاعر لأن نكتة الرجوع الى العام الفوقاني لا يكفي للرجو

تختص بما إذا كان الساقط مخصصاً بل حتى لو لم يكن الساقط مخصصا وإنما النكتة 

هي ان لا يكون العام داخلًا في المعارضة، فأن كانت العمومات الفوقانية صالحة 

جتماع مثل هذا العام أو لأن تعارض أحد المتعارضين الساقطين في مورد الا

                                                           

  .. بتصرف 520-519ص 2أجود التقريرا  ج (1)



 (378........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العمومات داخلة في المعارضة وساقطة بسقوطها فلا معنى للرجوع اليها أما لو لم 

تدخل ميدان المعارضة لأن حجيته في طول حجية هذين المتعارضين وحين 

سقوطهما بالمعارضة أمكن الرجوع إليه فهو حجة حينما لا يكون حجة معارضه، 

ي للحجية موجود والمانع مفقود فيرجع اليه، وحيث سقطت بالمعارضة فالمقتض

وتمام النكتة أنه لا يمكن ان يُعارض وهذا موجود لأن الخاص باعتبار المعارض لا 

يمكن ان يكون مخصصاً لكن العام لا يمكن ان يدخل المعارضة مع الخاص لأنها فرع 

ية أن لا يكون الخاص حجة وإلا كان موروداً فما يكون حجيته في طول عدم حج

الخاص المتصل يستحيل ان يدخل في المعارضة معه، والمعلول لا يعارض علته، 

وإذا استحال وقوع العام طرفاً للمعارضة مع أعم الخاصين تعين كونه مرجعاً بعد 

التعارض بين أعم الخاصين والعام المخصَص بالمتصل، لأن المقتضي لحجيته في هذه 

د المقتضي فلأن ظهور العام في العموم الحالة موجود والمانع مفقود، وإما وجو

منعقد لأن المفروض عدم اتصال أي مخصص به، وإما المانع فلأن ما يحتمل كونه 

مانعاً إنما هو معارضه أعم الخاصين له، وقد بُيّن امتناع وقوعه طرفاً للمعارضة مع 

أعم الخاصين، فيكفي في الرجوع الى العام الفوقاني أن لا يكون داخلًا في 

 لمعارضة، وهذا في تمام موارد العمومات الفوقانية فهذا البيان غير تام.ا

فظهر ان العام المستقل حتى بناءً على عدم الانقلاب في مورد التعارض 

والتساقط بين الخاص الأعم والعام المخصَص يرجع إليه لأنهما خاصان تحته وقد 

وهي  -غير الكاذب  وهو الشاعر الفاسق -سقطا بالمعارضة في مورد الاجتماع 



..................................................(379)الجزء الرابع عشر   

نفس النتيجة على الانقلاب إذا لم يكن بين الخاصين تنافي، وإلا فأن لا تكرم 

الشاعر الفاسق مخصص للعام المتصل به والخاص الأعم المنفصل فتخصص 

الكراهة فيه بغير الكاذب من الشاعر الفاسق فعلى القول بالانقلاب  لا بد من 

يخصص بأعم الخاصين والعام الذي تكون  تخصيص كلا العامين، والعام الأوسع

النسبة بينه وبين أعم الخاصين العموم من وجه لأن النسبة الملحوظة على هذا القول 

هي النسبة بين ذاتيهما لا بين الحجة منهما لأن الخاص المتصل صيّر العام خصوص 

أكرام الشاعر غير الكاذب، وهو أخص من العام المتصل به المخصص فيخصصه 

  عن العام المستقل فهو يخصص كلاهما.فضلًا

 نكات

هنا بعض النكات التي كان ينبغي أن تذكر في أول بحث نظرية الانقلاب 

حيث يقال ان مبنى انقلاب النسبة هي ملاحظة ما هو الحجة بين الدليلين وبعد 

تخصيص أو تقييد أحدهما أصبح المقدار الحجة منه أخص من الآخر فتنقلب النسبة 

ارض على نحو التباين أو العموم من وجه الى الجمع العرفي، نسبة العموم من التع

والخصوص المطلق، وان المقدار الحجة بعد التخصيص أصبح قرينة على الآخر، 

ومبنى عدم انقلاب النسبة ان التخصيص بما يكون قرينة لما يكون مدلوله ومفاده 

لعام أكرم كل  وظهوره التكويني أخص من الآخر، فلو ورد مخصص منفصل

شاعر فأصبح الباقي من العام المخصَص أخص إلا أنه لا يغير مدلول العام ودلالته 



 (380........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

التكوينية تبقى كما كانت قبل التخصيص، نعم مقدار منه سقط عن الحجية لا أنه 

تحدث له دلالة جديدة لتكون صالحة للتخصيص، فنفس الدلالة باقية كما كانت 

ير صالحة للقرينيه لأنها دلالة نسبتها الى الدلالة من الأول ومن الواضح أنها غ

المقابلة هي نسبة العموم من وجه ولا موضوع لانقلاب النسبة فتمام الفرق كما 

يقوله صاحب انكار الانقلاب أن ملاك القرينة هو الظهور والدلالة الأخص من 

لة العام الآخر باعتبار أن كونها أخص وأضيق يجعلها أركز وبالتالي أقوى من دلا

ولو بقرينة نوعية فلا بد من زيادة على الحجة أن تكون مدلولها أضيق وأخص 

ظهوراً ذاتاً، والتخصيص لا يغير الظهور ذاتاً، وهنا يمكن أن يذكر منبهاً على كلا 

المسلكين يكون مبعداً لهما فنذكر منبهاً على كل مسلك يبعده ويقرب الى المسلك 

 الآخر.

ان الاخصية بالحجة لا  ة للسيد الهاشميقلاب النسبالمنبه على بطلان ان

تكفي وحدها للقرينة بدليل أنه لو ورد عامان من وجه فيتعارضان في مورد 

الاجتماع ويتساقطان ثم كان لأحدهما خطاب يكون مبايناً مع أحدهما فلو كان 

ع الوارد أكرم كل عالم ولا تكرم الفاسق وورد لا يجب أكرام العالم وهو مباين م

أكرام كل عالم فاصحاب الانقلاب يجرون التساقط في مورد العالم الفاسق لأن 

النسبة هي العموم من وجه ثم أصبح المقدار الحجة لأكرم هو العالم العادل ومع 

ملاحظته مع دليل لا يجب تنقلب النسبة الى العموم المطلق مع ان المقدار الحجة من 

اع وهو العالم العادل أخص من دليل لا دليل أكرم بعد سقوطه في مورد الاجتم



..................................................(381)الجزء الرابع عشر   

يجب أكرام العالم فيخصص به فينتج عدم وجوب أكرام الفاسق وتخصيص دليل لا 

يجب بالعالم الفاسق وإما العالم العادل فيجب أكرامه ويزول التعارض بين دليل 

أكرم ولا يجب مع أنه فقهياً التعارض باقٍ ويحكم بسقوط أكرم كل عالم في مورد 

ماع مع العام من وجه وفي مورد الافتراق مع لا يجب إكرام العالم حتى مع الاجت

 الانقلاب.

وهنا يقال: لو كان الميزان هو الاكتفاء بأخصية ما هو حجة في القرينيه 

والتخصيص فينبغي أن يكون حكمهم بالتخصيص وقد حكموا بالتعارض 

لمدار عندهم الحجة والتساقط بين أكرم ولا يجب ولا يقبلون بالتخصيص مع أن ا

بعد السقوط مع العام الآخر من وجه هو العالم العادل ولا يحكمون بالتخصيص، 

وهذا معناه أن التخصيص بالحجة الأخص غير كاف بل لا بد من الأخصية في 

 فهذا مبعد للانقلاب ومقرب الى الثاني. -في الدلالة  -المدلول 

نقلاب النسبة حتى على القول ولكن هذا المنبه غير واضح لأن هنا لا يصح ا

بها والوجه في ذلك ان لدليل أكرم في مورد الاجتماع معارضان أحدهما حرمة 

أكرام العالم الفاسق والآخر لا يجب فهو يشمل العالم الفاسق ولا وجه لملاحظة 

أحدى المعارضتين قبل الآخرى لأنهما في عرض واحد، فأن العالم الفاسق في قباله 

مع الأول على  -أكرم كل عالم –ل منهما معارض مع هذا العام عامان والآن ك

نحو العموم من وجه ومع الثاني على نحو التباين، ومع السقوط فلا وجه للتقديم 

لأحد المعارضتين كما في التخصيص بمخصصين حيث تقدم أنه لا وجه لتقديم أحد 



 (382........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

قدار الحجة من الخاصين على الآخر لأنه من الترجيح بلا مرجح، وحينئذ فأن الم

دليل أكرم وهو العالم العادل يكون في قباله لا يجب أكرام العالم العادل فيبقى 

النسبة على التباين ولا تنقلب الى العموم المطلق والمعارضة عرضية فلا يبقى من 

حجة في دليل أكرم الا العالم العادل وهو نفسه في دليل لا يجب أكرم العالم العادل 

ن بين الحجتين والنتيجة هي التساقط والقائلون بالانقلاب لا يقبلون هنا أيضاً فالتباي

من جهة عدم انقلاب النسبة بل بقيت على حالها فلا يكون هذا نقضاً لقولهم 

 ومقرباً للثاني.

أما المنبه على المسلك الثاني القائل بأن نكته التقديم هي الأخصية من حيث 

وهنا: ان العامين المتعارضان على نحو التباين  المدلول والمفاد لا من حيث الحجة،

أدى  انحد واحد وورود المخصص المنفصل وأو العموم من وجه دلالتهما على 

الى سقوط الحجية من مقدار العام بحيث يكون الباقي أخص ولكن دلالة العام لا 

ونها تتغير بل هي باقية وبالتالي لا تكون واجدة لملاك القرينيه والتخصيص ومجرد ك

أخص حجة لا يكفي بعد ان كانت عند أصحاب هذا المسلك النكتة هي 

 الخصوصية القائمة في نفس الدلالة للعام وهي لا تتغير لكون المخصص منفصلًا.

نعم لو كان المخصص متصلًا تغيرت دلالة العام الى الأخصية والأركزية 

النكتة بوضوح وتابعه  فتكون متقدمة ومن هنا أنكر المحقق العراقي )قده( الذي بين

السيد الشهيد )قده( ولعل هذا هو المشهور عند القائلين من السابقين في كلمات 

 الشيخ والخرساني  اللذين تعرضا لها بشكل مفصل.



..................................................(383)الجزء الرابع عشر   

وما يبعد كلام القائل بعدم الانقلاب فلو ورد عام في مقابله مخصصان بينهما 

ما في أكرم كل انسان وورد عموم من وجه وكانا مستوعبين لتمام أفراد العام ك

يكره إكرام غير المسلم وورد يستحب اكرام الموحد )يشمل المسلم وغيره من 

الموحدين كاليهود والنصارى( والنسبة بين العنوانين  غير المسلم والموحد هي 

العموم من وجه وهنا بين نفس المخصصين معارضة وهما مستوعبان لأن الموحد 

مام أفراد الانسان فالانسان إما موحد فيشمل المسلم وإلا وغير المسلم مستوعبان لت

فيدخل في غير المسلم وأنه يشمل تمام الكفار غير الموحدين فلا يبقى ما هو غير 

مشمول لعنوان العام وهنا لو لم يكن بين الخاصين تعارض وقعت المعارضة بين 

ص، وقد والتخصيص لا يمكن أن يلغي المخصَ -بمجموعها –الأدلة الثلاثة 

تقدمت الإشارة الى ذلك، إلا أن هنا نفترض بين الخاصين تعارض، يستحب أكرام 

الموحد ويكره أكرام غير المسلم فيتعارضان في مورد الموحد غير المسلم وهو مورد 

اجتماعهما وبعد تساقطهما يرجع الى عموم العام وهو أكرام كل انسان فيثبت 

ذٍ سوف ترتفع المعارضة بين العام والخاصين وجوب أكرام الموحد غير المسلم وحينئ

له في مورد افتراقهما أيضاً فيعمل بكل من الخاصين في مورد افتراقه عن الآخر 

عمال الخاصان في المقدار الحجة إويرجع الى عموم العام في مورد الاجتماع، ف

للعام   -للمخصصين –منهما لا يلزم محذور الغاء العام لبقاء مورد الاجتماع 

ومع عدم الالغاء للعام فلا يقع تعارض بين العام وكلا الخاصين فهنا يعمل 



 (384........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

بالأخص في المقدار الحجة لأن كلا منهما أخص من العام فيعمل به في مورد 

 الاجتماع بلا محذور الغاء العام ولا اشكال في ذلك هنا.

تنسجم وحينئذ يقال: هذه النتيجة التي لا اشكال فيها أصولياً ولا فقهياً لا 

مع قول القائلين بالانكار فيما لو لوحظ الخاصان بذات مدلوليهما لا بالمقدار الحجة 

وبمدلوليهما يستوعبان مدلول العام فيكونان متعارضين معه، ولا يكونان قرينة 

عليه، وإنما أمكن اعمالهما لأنهما تعارضا في مورد الاجتماع واصبح المقدار الحجة 

موع الحجتين من الخاصين أخص من العام إذ بقي تحت منهما أخص من العام، ومج

العام بعض أفراده وهم أهل الكتاب من الموحدين وبقي تحت المخصصين المسلم 

من الموحدين والمشرك الاصطلاحي، ومجموعهما أخص من العام ولو كان الميزان 

 ملاحظة ذات الدلالة فهي معارضة مع العام لا أنها أخص منه، وإنما الأخصية

للحجة والمنكر لانقلاب النسبة لابد من أن يقول ببقاء التعارض في مورد افتراق 

الخاصين عن العام لبقاء دلالتهما مساوية لدلالة العام حتى بعد التعارض بين 

الخاصين وسقوطهما في مورد الاجتماع لعدم تغير الدلالة بالسقوط عن الحجية 

 قلاب أو نقض على القائل بالانكار.وعدم السقوط، فهذا منبه لقبول نظرية الان

ولكنه غير تام: بأن يقال: بأن كل واحد من الخاصين بحسب الدلالة قرينة 

عنواني الموحد  من العام فأن كان كلا على العام لكون مدلوله في نفسه أخص 

فكل منهما ملاك القرينيه في نفسه  –الانسان  –وغير المسلم أضيق دلالة من العام 

المحذور في الأخذ بهما معاً لادائه الى الغاء العام، والمفروض أن القرينة لا تام وإنما 



..................................................(385)الجزء الرابع عشر   

معاً  تكون قرينة إذا أدت الى الغاء ذي القرينة عن الحجية، والنكتة في عدم اعمالهما

للعام، والجمع بين القرينتين الملغيتين  بهماعايستهي الو لم يكن بينهما تعارض 

بمجرد ان يبقى تحت العام مورد من جهة تعارض يرتفع  –ذي القرينة  –للعام 

الخاصين في مورد الاجتماع فالرجوع الى العام وصحة اعمال التخصيص لا لأن 

القرينة لوحظت بما هي حجة في الخاصين بل ان القرينة تام في كل منهما بلحاظ تمام 

هو مدلوله وهو أخص، والمحذور وهو لغوية العام إنما جاء من اعمالهما معاً و

يندفع لو بقي للعام مورد ولو هو مورد الاجتماع بين الخاصين، وأصحاب انكار 

نظرية الانقلاب يمكنهم اعمال كلا الخاصين بعد وقوع التعارض وادخال مورد 

الاجتماع تحت العام حتى بعد تخصيص العام بهما معاً، والأخذ بهذه النتيجة 

 الفقهية بدون محذور الخروج عن مبناهم.

أنه يمكن أن تكون كلا النظريتين قابلة للنقض في مورد وحينئذٍ  يتضحوبهذا 

لابد من التفتيش عما يكون ملاكاً للقرينيه، فهل هو الأخصية في الحجية أو هو 

الأخصية لذات المدلول لعدم كفاية الأخصية في الحجية للقرينيه وإلا كانت تعبدية 

يها العقلاء في الأخذ بالأخص من لا بملاك الكاشفية والطريقية وهي التي بنى عل

الدليلين المتعارضين وقد بين السيد الشهيد )قده( أن النكتة هي أن مايكون دلالته 

 أخص يكون أركز وأشد وبذلك يكون أقوى من الآخر وقرينة عليه.



 (386........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

: ولعل الوجدان العرفي يقبل نظرية (1)يقول السيد الهاشمي )حفظه الله(

ى وقد ذكر منبهاً لعرفية هذه الكبرى، وهو أنه لو ورد الانقلاب وعرفية هذه الكبر

عام أكرم كل عالم وآخر معارض له بنحو العموم من وجه كما لو كان يحرم أو 

يكره اكرام الفاسق وورد ما يدل على عدم كراهة اكرام الفاسق الجاهل كما لو كان 

ورد افتراقه لا يكره أكرام الفاسق الجاهل، حيث يخصص أحد العامين من وجه في م

عن الآخر، وهذا على ما تقدم من موارد الافتراق بين المسلكين، فعلى نظرية 

الانقلاب حيث يخصص دليل يكره أكرام الفاسق بدليل لا يكره ويجعله مختصاً 

بكراهة أكرام الفاسق العالم وهو أخص عن عام أكرم كل عالم فيخصصه، وهنا 

عمل به بالنسبة الى الفاسق الجاهل، ويكره ييعمل بالأدلة الثلاثة، فدليل لا يكره 

 دليل أكرم بالنسبة الى العالم العادل.وبالنسبة الى الفاسق العالم، 

وعلى انكار الانقلاب النتيجة تكون العمل بالدليل الأول والثاني  دون 

الثالث حيث يحكم بسقوطه، بعضه بالتخصيص والبعض الآخر بالتعارض لعدم 

هنا بدليل أكرم بالنسبة للعالم العادل، ويعمل بدليل لا  انقلاب النسبة، فيعمل

يكره بالنسبة للفاسق الجاهل، ودليل يكره حيث يسقط بعض مدلوله بالتخصيص 

بدليل لا يكره الذي لا معارض له، والباقي يسقط بالمعارضة مع دليل العام الآخر 

الوجوب ولا  لعدم انقلاب النسبة على هذا القول، فلا يثبت للفاسق العالم لا

                                                           

  160رقم  –القرص الرابع  –تسجيل صوتي  (1)



..................................................(387)الجزء الرابع عشر   

الكراهة والنتيجة سقوطه، والعرف بحسب ذوقه لا يقبل سقوط هذا الدليل بل 

يستذوق العمل بالأدلة الثلاثة، حيث يخصص أحد العامين من وجه فيصبح أخص 

 ويخصص العام الآخر فيعمل بالأدلة الثلاثة لا أنه يسقط أحدها.

ين من وجه وهو العام فإذا قبلنا هذة النكتة وإن العرف لا يلغي أحد العام

المخصَص الذي له معارض في مدلوله الآخر، وقد قبل الميرزا )قده( ذلك وهذا ما 

يمكن جعله منبهاً وليس هو استدلالًا ولا برهاناً ويمكن للقائل بأنكار الأنقلاب أن 

هذا مجرد استحسان ويحكم بسقوط العام من وجه إذ في مورد التخصيص لا مورد 

ورد الباقي له معارض هو العام الآخر من وجه فيسقطان في مورد العام حجة وفي م

اجتماعهما فيلغو تمام العام الأول عن الحجية فيما يبقى للعام الآخر مورد افتراقه 

 وهو العالم العادل فيؤخذ به فهذا البيان ذوقي.

بنحو لا يوقعنا بمحذور التعبدية  وهنا لابد أن نبين مبنى آخر لتوجيه الانقلاب

لصرفة وحينئذٍ يصبح كلام الميرزا قابلًا للقبول منطقياً تحليلياً ويبقى أي المبنيين هو ا

ملاك التقديم؟ والأمر يعود الى مقام الاستظهار ويمكن بكل منهما أن تجمع فيه 

 ملاك الانقلاب وملاك الكاشفية في نكتة تقديم الخاص على العام.

وقوع في اشكال السيد الشهيد والنكتة التي تدعم انقلاب النسبة بدون ال

)قده( وهو أنه لو كانت الأخصية بلحاظ ما هو حجة لزم التعبد الصرف بخلاف ما 

لو قلنا بأن نكتة التقديم هي الدلالة الأخص، لأنها أضيق وأركز حيث توجد هنا 

نكتة الكاشفية والطريقية، وهي مربوطة بدرجة الكشف التصديقي لأن الأضيق 



 (388........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

ويقدم على مقابله لكونه أقوى في مقام تقديم الخاص على  يكون أركز وأقوى،

 العام.

وههنا وجه لتقديم غير ماهو المردد بين المبنيين المتقدمين للقائل بالانقلاب 

هو ان يكشف عن أخصية المراد وإن  يهوالقائل بعدمه وهو أن يكون الميزان في القرين

د زائد عن الطبيعة وكما وجد المراد أخص وإن المراد في أحد المتعارضين فيه قي

، وهذا الانكشاف بدلالة اثباتية على ان يهكاشف عن ذلك المراد كان صالحاً للقرين

هناك ضيق في المراد هذا هو الذي يمكن أن يكون قرينة. والانكشاف تارة يكون 

وأخرى يكون بدليل يضم ظهور الى ظهور،  –بظهور واحد  –بدليل واحد 

يل مخصَص أو مقيد بقيد يكشف أن المراد به هو الأخص وإن والأول كما لو ورد دل

هناك تقييد في موضوع الحكم كما لو قال أكرم العالم غير الفاسق، فأن وجوب 

الأكرام أنصب على العالم غير الفاسق، والثاني كما لو ورد دليل آخر يحرم إكرام 

وجود قيد في الفاسق، فنكتة تقديمه على دليل أكرم كل عالم هو انه كاشف عن 

موضوع ذاك العام وإن العام وحده لا يكون موجباً لاكرام كل عالم بل أكرام 

العالم غير الفاسق فإضافة قيد )غير الفاسق( والمخصِص هو بيان للكاشف مما هو 

القيد في المراد من الخطاب، فهذا في ظهور واحد وأخرى قد يكون بضم ظهور الى 

بة، فثمن العذرة سحت ولا بأس ببيع العذرة ظهور كما في موارد انقلاب النس

عامان متعارضان وورد في دليل منفصل يحرم بيع العذرة النجسة حيث يخصص 

عام، لا بأس ببيع العذرة ويكشف على أن المراد لا يكون موضوعه طبيعة العذرة 



..................................................(389)الجزء الرابع عشر   

المطلقة بل الطبيعة المقيدة بغير النجسة، فتخصيص أحد العامين معناه أنه يكشف 

ن المراد الجدي في لا بأس بيع العذرة فيه قيد زائد عن العذرة المطلقة وإن عن أ

لأن النجسة أخرجها  -غير النجسة –موضوع الجواز هو العذرة مع قيد زائد 

المخصِص، وبضم هذا المخصص الى العام يثبت أن المراد الجدي في العام المجوّز هو 

تعارضين أخص يكفي في مقام العام مع قيد غير النجسة، وبذلك يكون أحد الم

التخصيص للعام الآخر وهو ثمن العذرة سحت، فُقيِّد دليل لا بأس ببيع العذرة 

وأصبح بعد التخصيص يكشف عن المراد الجدي من العام الذي أصبح أخص من 

الآخر، كما لو ورد في دليل واحد لا بأس ببيع العذرة غير النجسة ألم نخصص به 

ت، وبهذا يتضح أن الميزان في الأخصية هو بإنكشاف كون الآخر، ثمن العذرة سح

أو بدليلين  -بظهور واحد –المراد الجدي أخص سواءً التقييد بدليل واحد 

 وبظهورين.

أو قل: بأن دليل المخصص له دلالتان مطابقية تدل ان العام الوارد عليه هذا 

ص مقيد المخصص هو أن موضوعه ليس مطلق الطبيعة بل المقيدة، وأن الخا

لموضوعه فلا يكون موضوعه العذرة النجسة، ودلالة التزامية )سلبية( الحكم بجواز 

بيع العذرة ليس حكماً على طبيعة العذرة بل على العذرة المقيدة بغير النجسة وهذا 

مدلول التزامي ينشأ من ضم المخصِص الى دليل العام المخصَص به، وإن موضوعه 

و ورد ابتداءً، جواز بيع العذرة غير النجسة فأنه هو المخصَص وفيه قيد، كما ل

أخص من ثمن العذرة سحت، وهذه الدلالة السلبية وإن كانت أضعف من دلالة 



 (390........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

الوارد ابتداءً لأن دلالة الخاص فرع ثبوت دلالة المخصَص وأنه ظاهر في العموم 

عدم وهو ليس بأقوى ظهوراً من العام الآخر المعارض له، وكونها أضعف لا يعني 

تقديمها على الآخر لأن نكتة القرينيه ليست هي الاقوائية بالخصوص بل هناك 

نكات أخرى للتقديم وإن لم تكن أقوى، كما في تقديم الخاص على العام مع أن 

السيد الشهيد )قده( فأن الأقوئية أحد  منظهوره ليس بأقوى، وقد تقدم ذلك 

تخصيص لا تتوقف على هذه نكات الأخصية لكنها غير منحصرة بها، ونكتة ال

الاقوائية بل يقدم الخاص على العام ولو لم يكن أقوى فنكتة القرينيه من 

التخصيص والتقييد هي عبارة عن انكشاف كون المراد الجدي فيه قيد وإن المراد 

الجدي أضيق إذا أنكشف سواءً بظهور واحد أو بظهورين والمصادرة الاضافية التي 

السنة، هي هذه المصادرة من أن الكاشف عن كون المراد تحتاجها كبرى انقلاب 

الجدي أضيق، وفيه قيد، وفي نظرية التخصيص اشتراط ان الكاشف ظهور واحد، 

وهنا وسع هذا الكاشف فأصبح يشمل ما كان بظهورين نتيجتهما أخص من الآخر 

ان  كما في انقلاب النسبة، كلما أنكشف وجود قيد في المراد الجدي فأنه يكفي في

يصبح الكاشف صالحاً للتخصيص أو التقييد واضافة القيد على العام وهذا 

تخصيص في موارد المخصصات لا في المتعارضات كما إذا تعارضا خطابان وتساقطا 

في مورد الاجتماع فلا يكشف أحدهما عن المراد من ذلك لكي يكون أخص حجة 

دهما لأن التعارض لا في عامين من وجه على عام ثالث ليخصص ذاك العام بأح

يكشف عن المراد بخلاف التخصيص، وفي مورد العامين المعارضين للعذرة، فأن 



..................................................(391)الجزء الرابع عشر   

الخاص لأحدهما يصبح موضوعه الطبيعة المقيدة بضد الخاص فينكشف أن 

وقد انكشف بمجموع ظهورين  –العذرة غير النجسة  –موضوع الجواز هو الطبيعة 

سحت لأن ظهور النتيجة العذرة هور ثمن وان كان ظهور النتيجة ليس بأقوى من ظ

وهي ظهور العام المخصَص وهذه النكتة التي أدعيت هنا لم  –يتبع أخس المقدمتين 

تكن تتجاوز عن القرينيه التي في التخصيص أو التقييد من حيث كون الملاك هو 

ول السيد الشهيد )قده( ولا نق صرف الذي قاله ولا في التعبد الالكاشفية والطريقية 

بأن التقديم بملاك الاضيقية من حيث الحجية وأنه كافي ولو كانت أضيق لا من باب 

التخصيص بل من باب سقوط أحد المتعارضين بمعارض آخر لو تصورناه وإن قلنا 

فيما سبق إن هذا لا يكفي جعله نقضاً أو منبهاً فلو تصورناه فأنه لا يكفي في 

الاضيقية في الحجية لا تكفي في التخصيص إذ لا يكشف عن المراد الجدي ف

التخصيص والتقديم والقرينيه كي يقال أن هذا أصبح تقديماً تعبدياً صرفاً ولكن 

هذا لا يستلزم ان تكون النكتة هي كون الدلالة أضيق لأنه يوقعنا في التقديم بنكتة 

 الاقوائية والاظهرية وقد تم رفضه من قبل السيد الشهيد، هذا أولًا.

و قالت مدرسة الميرزا أنه يكفي كون المراد ينكشف بكاشف وإن وثانياً: ل

سواءً بظهور واحد كما في  –قيد في الطبيعة  –المراد بين أحد المتعارضين فيه قيد 

المخصص أو بضم ظهور الى ظهور وإن كان الثاني اطلاقياً عمومياً لا ظهوراً أقوى 

لمراد في هذا العام إنما هو ولكن حيث إن النتيجة ضم هذين الظهورين انكشف إن ا

العنوان الأضيق وإن فيه قيد زائد على طبيعي العذرة وهو ان لا تكون نجسة، 



 (392........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

فكأنه أبتداءً إن العذرة التي لا تكون نجسة يجوز بيعها وأنه صالح للقرينيه والكشف 

على ان الخطاب الذي ورد فيه التحريم من البيع وإن فيه قيد وهو ان لا تكون 

وجود ضيق في المراد، وقيد فيه سواءً كان  يهتكون نجسة فنكتة القرين طاهرة وإن

الكاشف ظهوراً واحداً أو مجموع ظهورين، فالمصادرة التي تحتاجها مدرسة الميرزا 

هي الاكتفاء بمجموع ظهورين في الكشف من ان المراد فيه قيد زائد والعرف يقبل 

د، إذ لا يلزم أن يكون كون الكاشف لمجموع ظهورين أو الكشف بظهور واح

بظهور واحد، وعليه فالقرينيه التي تحتاجها نظرية الانقلاب أوسع في الكشف عن 

المراد منها في باب التخصيص بحيث تشمل الكاشف عن المراد الجدي ولو بدلالتين 

وظهورين، وإن لم يكن أقوى من ظهور العام الآخر والعرف بحسب ذوقه يقبل 

 ذلك.

ة أن يكون كاشفاً عن وجود قيداً زائد على الطبيعة وهذا هنا إذن نكتة البياني

محفوظ وهو ملاك القرينيه لا أن تكون الدلالة أقوى، ومن هنا فأن ما يدل على 

التخصيص يقدم على العام وإن كانت دلالته أضعف وهي من نكات التقديم إذ لا 

)قده( فالخاص بلحاظ تنحصر النكتة في التقديم بالاقوائية كما ذكره السيد الشهيد 

عامة قرينة عليه وإن لم يكن أقوى منه ظهوراً وهذا متيقن من القرينيه، لأن 

الخاص مبين ومحدد ومفسر للعام فيحدده بنقيض عنوان الخاص، وبهذا يحدد المراد 

من العام ويُبيّن بضميمة الخاص كما لو ورد أبتداءً العام مخصصاً، لا بأس ببيع 

فالنكتة هنا ترجع الى خصوصية في المبين لا في الدلالة، بل كون العذرة غير النجسة 



..................................................(393)الجزء الرابع عشر   

المبين المستفاد من دلالة واحدة أو من دلالتين هو ما يحدد الخطاب العام ويبين 

المقدار المراد منه، وهذا التبيين إنما يصح في موارد التخصيص حينما يسقط عموم 

قي تحت العام هو العام المخصَص العام بالتخصيص لا بالمعارضة، فأنه وإن كان البا

ولكنه ليس بمراد منه لأن بابه ليس باب السقوط بالتخصيص فلم يكن العام 

الساقط عن الحجية مبيناً يصلح للقرينيه بخلاف ما لو كان الوارد مخصصاً ومبيناً 

للمراد من العام حينئذ المراد من المخصَص هو في مثال العذرة، جواز بيع العذرة 

فأصبح ببركة الخاص أن المراد منه مبيناً ولو بالمخصص المنفصل وهذا  الطاهرة،

المبيَّن فيه صلاحية القرينيه على العام الآخر المعارض له لأن نكتة القرينيه رجعت 

الى خصوصية في المبيَّن لا في الدلالة وقد تكون أحدى نكات التقديم عند العرف 

 خصوصية في المخصِص أو المقيد أن ولكنه في باب التخصيص والتقييد راجعة الى

يكون صالحاً للتفسير والتحديد من العام الآخر وحينئذٍ يتوسع العرف ويتعدى من 

كونه بظهور واحد أو من ظهورين ليضم ظهور العام الى الخاص ويكون موضوع 

الدلالة للعام هو المقيد والمخصَص بنقيض الخاص، فلو ثبت جواز بيع العذرة فأن 

از مقيد فأن للخاص دلالة أخرى وهي أنه لو ثبت دليل جواز على بيع هذا الجو

العذرة فأن الجواز مقيد بالعذرة الطاهرة، فهذه قضية شرطية شرطها يُثبته ظهور 

العام وجزاؤها يثبته الخاص وبضم الخاص الى العام ينتج جواز بيع العذرة ولكنه 

يقول: يجوز بيع العذرة  مخصوص بالطاهرة وتكون كما لو ورد بظهور واحد كأن

الطاهرة، فالخاص هنا )العام المخصَص( صالح للقرينة على العام الآخر فيقال 



 (394........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

العرف يتعدى في دعوى البيانية من ظهور واحد الى ظهورين وهذه أيضاً قضية 

شرطية شرطها نثبته بالعام الآخر المعارض وجزاؤها بالعام المخصَص، ويكون من 

نة، والعرف يقبل هذه التوسعة فلو أدعى الميرزا هذه الدعوى باب القرينة على القري

فلا يلزم من قبول الانقلاب التعبدية لأن النكتة هنا راجعة الى خصوصية في المبيَّن 

 وصلاحيته للتفسير والتحديد والبيانية على العام الآخر.



..................................................(395)الجزء الرابع عشر   

 المحتويات

. المحاولة الثانية للمحقق الاصفهاني لإثبات الملاك . . . . . . . . 3 

. والملاحظة عليها –إشكالات الشهيد الصدر الأول  . . . . . . . 8 

. صفهاني أيضاًالمحاولة الثالثة عن المحقق الا . . . . . . . . . . 10 

. احتمالات المراد من كلامه . . . . . . . . . . . . . . 12 

. البحث الثاني هل يمكن تطبيق مرجحات باب التزاحم بعد احراز الملاك . . 28 

. الأول: في جريان مرجحات باب التزاحم الاصطلاحي -بحثان : . . . 29 

. المرجح الأول الترجيح بالاهمية وشقوقه تأثير المرجحات بشكل تفصيلي . 31 

. المرجح بالقدرة العقلية . . . . . . . . . . . . . . . 33 

. الترجيح بما لا بدل له . . . . . . . . . . . . . . . 35 

. الترجيح بالاسبقية . . . . . . . . . . . . . . . . 35 

. نكات واستدراكات . . . . . . . . . . . . . . . 36 

. البحث الثاني: في تطبيق قواعد باب التعارض . . . . . . . . 41 

. لاليةالمرجحات الد -1 . . . . . . . . . . . . . . 41 

. المرجحات السندية-2 . . . . . . . . . . . . . . 44 

. التساقط :هل يجري التساقط هنا كسائر موارد التعارض . . . . . . 46 

. ما ذكره السيد الشهيد )قده( من اختلاف التزاحم الملاكي والتعارض . . 48 

. التنبيه السابع: التزاحم في المستحبات . . . . . . . . . . . 51 

. ذكره السيد الشهيد )قده( قابل للتأمل.ما   . . . . . . . . . . 54 

. الجمع العرفي من الحكومة والتقييد والتخصيص والاظهرية . . . . . 57 

. الحكومة، تفسيرها . . . . . . . . . . . . . . . . 57 



 (396........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

. بملاك النظر –بيانات تقديم الحاكم على المحكوم  . . . . . . . . 59 

. اقسام الحكومة . . . . . . . . . . . . . . . . . 62 

. مةأحكام الحكو . . . . . . . . . . . . . . . . . 68 

. القرينة النوعية . . . . . . . . . . . . . . . . . 71 

. مراتب الظهور . . . . . . . . . . . . . . . . . 72 

. التقييد . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84 

. وقد ذهب بعض المحققين )قده( الى عدم البيان الأعم . . . . . . . 86 

. التخصيص وانواعه . . . . . . . . . . . . . . . 91 

. ت تقديم الخاص على العام المستفادين من دلالتينمحاولا . . . . . . 95 

. الأظهر والظاهر . . . . . . . . . . . . . . . . 110 

. المقام الأول: تقديم الأظهر في المتصلين بوجوه . . . . . . . . 110 

. المقام الثاني:تقديم الاظهر في المنفصلين . . . . . . . . . . 113 

. نقطتان مرتبطتان ببحث التعارض غير المستقر . . . . . . . . . 116 

. الشروط العامة للتعارض غير المستقر . . . . . . . . . . . 124 

. الوجه الفني للشرط الرابع . . . . . . . . . . . . . . 130 

. نتائج الجمع العرفي . . . . . . . . . . . . . . . . 140 

. القسم الثاني: التعارض المستقر . . . . . . . . . . . . 144 

. فرضيات التعارض المستقر واحكامها . . . . . . . . . . . 159 

. الهاشمي:عدة مناقشات للسيد  . . . . . . . . . . . . 165 

. والصحيح من التقادير الثلاثة . . . . . . . . . . . . . 177 

. والكلام على التقادير الثلاثة: . . . . . . . . . . . . . 180 



..................................................(397)الجزء الرابع عشر   

. حكم التعارض . . . . . . . . . . . . . . . . . 182 

. الأصل في فرضيات التعارض الثلاث . . . . . . . . . . . 182 

. مقتضى الأصل الأولي في التعارض بين الدليلين وأقواله الثلاث . . . . 184 

. القسم الأول: أن يكون التعارض بالعرض . . . . . . . . . 192 

. محاولات لمنع الحكم بالتساقط  . . . . . . . . . . . . . 192 

. القسم الثاني: ان يكون التعارض ذاتياً على نحو التناقض . . . . . 212 

. شروط استفادة الحجية التخييرية بدليل الحجية العام . . . . . . . 214 

. الث: ان يكون التعارض ذاتياً بنحو التضادالقسم الث . . . . . . . 224 

. القول الثالث: الذي ذكره المحقق العراقي )قده( . . . . . . . . 230 

. (نقض آخر ذكره السيد الهاشمي )حفظه الله . . . . . . . . . 233 

. نظرية نفي الثالث . . . . . . . . . . . . . . . . 240 

. تبعية الدلالة الالتزامية حجية للدلالة المطابقية بعدة تقريبات . . . . . 243 

. التعارض بين أكثر من دليلين . . . . . . . . . . . . . 257 

. مقتضى الأصل الثانوي . . . . . . . . . . . . . . 264 

 266 يما لو تعارض دليل الإلزام والترخيصصور التردد بين الحجية التخييرية والتعينية ف

. الصورة الأولى . . . . . . . . . . . . . . . . . 266 

. وههنا شبهات: . . . . . . . . . . . . . . . . 269 

. الصورة الثانية . . . . . . . . . . . . . . . . . 275 

. الصورة الثالثة: . . . . . . . . . . . . . . . . 276 

. الصورالأربعة فيما لو تعارض دليلان الزاميان مع عدم إمكان الاحتياط . . 277 

. حكم التعارض بلحاظ دليلين للحجية . . . . . . . . . . . 283 



 (398........).........................صول......الوسيط في علم الأ   

. موارد مشكوكة التعارض فيها من حيث الاستقرار وعدمه . . . . . 287 

. اما المورد الأول: تعارض الدلالة الوضعية مع الدلالة الَحكَمية. . . . . 287 

. المورد الثاني: تعارض الاطلاق الشمولي والبدلي . . . . . . . 300 

. المورد الثالث: انقلاب النسبة . . . . . . . . . . . . . 312 

. الجهة الأولى: في تحقيق حال النظرية . . . . . . . . . . . 312 

. والمختار الصحيح: هو عدم انقلاب النسبة . . . . . . . . . 319 

. الجهة الثانية: في صور التعارض بين الدليلين . . . . . . . . . 327 

. الصورة الأولى: المتعارضان بنحو التباين . . . . . . . . . . 328 

 344 . نحو العموم والخصوص من وجهبالصورة الثانية: إذا كان بين العامين تعارض 

. سريان التعارض الى الخاصين أو عدمه . . . . . . . . . . 347 

. ورة الثالثة: كما لو ورد أكثر من مخصص على عام،ولها أنحاءالص . . . 357 

. . أثارها السيد الخوئي )قده(التي الشبهة   . . . . . . . . . . 361 

. نكات . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379 

. المنبه على بطلان انقلاب النسبة للسيد الهاشمي . . . . . . . . 380 

. لتوجيه الانقلاب المنبه  . . . . . . . . . . . . . . . 387 

. لمحتوياتا . . . . . . . . . . . . . . . . . . 395 

 


